
 

 
 
 

SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026) 

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK  1137 
 

E-ISSN: 2809-8544 
 

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 
 

MANUNGGALING KAWULA GUSTI FROM THE PERSPECTIVE OF ISLAMIC 

TAUGHID: A CRITICAL STUDY OF JAVANESE SPIRITUALITY 
 

Choirul Anwar1*, Ahmad Nurrohim2 

Universitas Muhammadiyah Surakarta, Indonesia 

*Email Correspondence: G100230059@student.ums.ac.id 

 

Abstract 

The spiritual doctrine of Manunggaling Kawula Gusti in Javanese Kejawen mysticism emphasizes 

inner union between servant (kawula) and God (Gusti) yet raises theological concerns from Islamic 

tauhid perspective regarding essential unity. This study critically examines the doctrine's origins, 

concepts, and compatibility with Islamic monotheism. Employing a qualitative literature study 

method with descriptive analysis, the population comprises primary Kejawen texts (e.g., Zoetmulder, 

Simuh) and Islamic theological sources (e.g., Ibn Taimiyyah, Al-Ghazali); purposive sampling 

targets thematic relevance. Instruments include textual documents, analyzed via content and 

comparative analysis with source triangulation. Findings reveal conceptual overlaps in spiritual 

purification and fanāʾ (ego annihilation) but fundamental divergence: Kejawen implies potential 

ontological merger, rejected by tauhid upholding Creator-creation distinction. Conclusion 

advocates symbolic reinterpretation within Sunni Sufism for cultural accommodation without 

doctrinal deviation. 
 

Keywords:  Fanāʾ, Kejawen, Manunggaling Kawula Gusti, Javanese Mysticism, Tauhid. 

 

Abstrak 

Ajaran mistik Manunggaling Kawula Gusti dalam Kejawen Jawa menekankan penyatuan batin 

hamba (kawula) dengan Tuhan (Gusti), namun memunculkan persoalan teologis dari perspektif 

tauhid Islam terkait kesatuan esensial. Penelitian ini mengkaji secara kritis asal-usul, konsep, dan 

kesesuaian ajaran tersebut dengan tauhid Islam. Menggunakan metode kualitatif studi literatur 

dengan analisis deskriptif, populasi meliputi teks primer Kejawen (misalnya Zoetmulder, Simuh) dan 

sumber teologi Islam (misalnya Ibn Taimiyyah, Al-Ghazali); sampling purposif berbasis relevansi 

tematik. Instrumen berupa dokumen tekstual, dianalisis melalui analisis isi dan komparatif dengan 

triangulasi sumber. Hasil menunjukkan tumpang tindih konsep penyucian jiwa dan fanāʾ 

(penghilangan ego), tetapi perbedaan mendasar: Kejawen menyiratkan kemungkinan peleburan 

ontologis, yang ditolak tauhid karena pemisahan mutlak Khaliq-makhluk. Kesimpulan 

merekomendasikan reinterpretasi simbolik dalam tasawuf Sunni untuk akomodasi budaya tanpa 

penyimpangan akidah. 
 

Kata kunci: Fanāʾ, Kejawen, Manunggaling Kawula Gusti, Mistik Jawa, Tauhid. 

 

PENDAHULUAN 

Dalam khazanah spiritualitas Nusantara, khususnya dalam tradisi Kejawen, dikenal 

suatu ajaran mistik yang disebut Manunggaling Kawula Gusti, yang berarti "bersatunya 

hamba dengan Tuhan" (Zoetmulder, 1990). Konsep ini bukan sekadar ungkapan puitis, 

melainkan mencerminkan pandangan mendalam mengenai hubungan antara manusia dan 

Tuhan yang dianggap dapat mencapai titik penyatuan spiritual (Simuh, 1988, 1995). Ajaran 

ini berkembang terutama di kalangan masyarakat Jawa dan sangat dipengaruhi oleh 

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1138 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

pemikiran sufistik dan pengalaman batiniah yang bersifat esoterik (Endraswara, 2006; 

Hariwijaya, 2009). 

Di sisi lain, sejarah Islam di Jawa menunjukkan bahwa interaksi antara ajaran Islam 

dan spiritualitas lokal berlangsung secara dinamis dan akomodatif. Beberapa tokoh sufi dan 

ulama Jawa berupaya menafsirkan konsep-konsep Kejawen dengan pendekatan simbolik 

agar selaras dengan prinsip-prinsip Tauhid. Dalam kerangka ini, Manunggaling Kawula 

Gusti tidak dipahami sebagai peleburan esensi manusia dengan Tuhan, melainkan sebagai 

kedekatan spiritual melalui ketaatan, kesadaran ilahiah, dan penghambaan total kepada 

Allah. Pemahaman semacam ini membuka ruang dialog antara spiritualitas lokal dan teologi 

Islam tanpa harus menegasikan identitas keduanya. 

Tokoh yang paling terkenal dengan ajaran ini adalah Syeikh Siti Jenar, yang 

pandangannya sempat menuai kontroversi bahkan dalam kalangan ulama dan pemuka Islam 

di masa itu (Simuh, 1999; Sholikhin, 2003; De Graaf & Pigeaud, 1985). Menurut penelitian 

Ricklefs (2012) dan Woodward (2011), fenomena sinkretisme antara Islam dan tradisi lokal 

Jawa telah berlangsung sejak masa awal islamisasi Nusantara, menciptakan bentuk-bentuk 

spiritualitas yang unik dan kompleks.  

Namun, ajaran Manunggaling Kawula Gusti menimbulkan persoalan teologis yang 

cukup serius apabila ditinjau dari sudut pandang Islam, terutama dalam konteks akidah 

tauhid, yaitu keimanan terhadap keesaan Allah yang menjadi landasan utama dalam Islam 

(Ibn Taimiyyah, 1983; Al-Fauzan, 2016). Islam menegaskan bahwa Allah adalah dzat yang 

Maha Suci, Maha Tinggi, dan tidak menyatu secara esensial dengan makhluk-Nya (Al-

Ash'ari, 1998; Al-Tahawi, 2005). Konsep bahwa seorang hamba dapat "menyatu" dengan 

Tuhan secara hakiki jika dipahami secara literal dapat mengarah pada bentuk-bentuk 

penyimpangan akidah, seperti hulūl (inkarnasi Tuhan dalam diri manusia) atau ittihād 

(penyatuan mutlak antara Tuhan dan makhluk) (Ibn Abd al-Wahhab, 1996, 2004), yang telah 

secara tegas ditolak dalam Islam karena bertentangan dengan prinsip tauhid (Al-Ghazali, 

1993). 

Penelitian terkini menunjukkan bahwa diskursus antara spiritualitas lokal dan 

ortodoksi Islam terus menjadi perdebatan akademis yang signifikan (Howell, 2001; Daniels, 

2009; Burhani, 2018). Menurut Millie (2017) dan van Bruinessen (2013), dinamika antara 

tasawuf dan tradisi lokal di Indonesia mencerminkan kompleksitas keberagamaan Muslim 

Nusantara yang perlu dipahami secara kontekstual. 

Permasalahan ini menjadi penting untuk dikaji secara kritis, karena dalam masyarakat 

Muslim Jawa, terjadi percampuran antara nilai-nilai lokal dan ajaran Islam (Geertz, 1976; 

Beatty, 1999; Mulder, 2001). Tidak sedikit umat Islam yang masih mengadopsi ajaran 

Manunggaling Kawula Gusti tanpa pemahaman yang tepat, sehingga berpotensi jatuh pada 

kesalahan pemahaman terhadap hakikat Tuhan dalam Islam (Nasution, 1986; Madjid, 1992). 

Studi Hefner (2011) dan Fealy & White (2008) menunjukkan bahwa pemahaman teologis 

masyarakat Muslim Indonesia sangat beragam dan memerlukan pendekatan yang bijaksana 

dalam konteks pluralitas spiritual. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1139 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Oleh karena itu, menjadi pertanyaan yang mendasar: bagaimana seharusnya seorang 

Muslim menyikapi ajaran seperti ini? Apakah ajaran tersebut dapat ditoleransi sebagai 

ekspresi kebudayaan, ataukah ia harus diluruskan karena menyentuh wilayah prinsipil dalam 

aqidah Islam? (Al-Qaradawi, 1994; Abduh, 1925). Pertanyaan ini juga diangkat dalam 

penelitian Schielke & Debevec (2012) tentang relasi antara praktik religius dan identitas 

budaya dalam komunitas Muslim. 

Tulisan ini bertujuan untuk membahas secara komprehensif ajaran Manunggaling 

Kawula Gusti, baik dari segi asal-usul dan makna filosofisnya dalam tradisi Kejawen, 

maupun dari sudut pandang akidah Islam yang bersumber dari Al-Qur'an dan Sunnah 

(Shihab, 2002; As-Sabuni, 1991). Penulis juga ingin mengajak umat Islam untuk 

menempatkan ajaran-ajaran lokal dalam kerangka syariat yang benar, agar tidak terjebak 

dalam kekeliruan konseptual maupun teologis (Widiyanto, 2016; LSF Discourse, 2023). 

Melalui pendekatan analisis tekstual dan kajian normatif terhadap dalil-dalil tauhid, 

artikel ini berupaya memberikan pemahaman yang proporsional mengenai batasan 

kedekatan spiritual antara hamba dan Tuhannya menurut Islam, serta menunjukkan sikap 

yang semestinya diambil oleh seorang Muslim dalam menyikapi warisan budaya yang 

bersinggungan dengan keyakinan agama (Hoesterey, 2015; Formichi, 2012). 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur 

dokumentasi yang dianalisis secara deskriptif, bertujuan untuk menggali dan memahami 

ajaran Manunggaling Kawula Gusti dalam tradisi Kejawen serta menganalisisnya dari 

perspektif tauhid Islam. Pendekatan ini dipilih karena topik bersifat filosofis, religius, dan 

kontekstual, sehingga lebih tepat dianalisis secara mendalam melalui penelaahan teks dan 

gagasan, sebagaimana dijelaskan oleh Creswell (2014) yang menekankan fleksibilitas 

kualitatif untuk eksplorasi mendalam, serta Sugiyono (2021) yang mendefinisikan metode 

studi literatur sebagai pengumpulan data dari sumber tertulis untuk analisis komprehensif. 

Instrumen penelitian mencakup data primer dari teks klasik Kejawen seperti karya 

Zoetmulder (1990, 1995) dan Simuh (1988, 1995, 1999), serta sumber teologi Islam seperti 

Ibn Taimiyyah (1983), Al-Ghazali (1993), dan Al-Qushayri (2007); data sekunder dari jurnal 

ilmiah terindeks Scopus seperti Woodward (2011), Ricklefs (2012), Howell (2001), dan 

Daniels (2009). Teknik analisis data menggunakan content analysis dan comparative 

analysis untuk membandingkan konsep teologis antara Kejawen dan Islam, dengan validitas 

dijaga melalui triangulasi sumber dari perspektif berbeda, sesuai model Krippendorff (2018), 

Emzir (2011) untuk analisis isi kualitatif, serta Sudaryono (2021) dan Miles & Huberman 

(2014) yang menyarankan reduksi data, display, dan verifikasi secara iteratif. 

Populasi penelitian terdiri dari keseluruhan literatur primer dan sekunder terkait 

Manunggaling Kawula Gusti dalam Kejawen dan perspektif tauhid Islam, meliputi teks 

klasik, jurnal Scopus, dan publikasi akademik. Sampel dipilih secara purposive dengan 

kriteria relevansi tematik, kedalaman analisis, dan aksesibilitas, seperti karya Zoetmulder, 

Simuh, Ibn Taimiyyah, serta studi kontemporer Woodward dan Ricklefs, mengikuti prinsip 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1140 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

sampling kualitatif non-probabilitas dari Creswell (2014) dan Sugiyono (2021) yang 

menekankan saturasi informasi daripada representasi statistik. 

Prosedur dimulai dengan pengumpulan data melalui pencarian sistematis literatur dari 

database seperti Google Scholar dan repositori akademik, dilanjutkan pengelompokan 

berdasarkan tema (Kejawen, tasawuf, tauhid), analisis konten dan komparatif, serta 

interpretasi kontekstual dengan triangulasi untuk validitas. Proses ini bersifat iteratif hingga 

saturasi temuan tercapai, sebagaimana direkomendasikan oleh Miles & Huberman (2014), 

Silverman (2013), dan Sugiyono (2021) untuk studi literatur kualitatif yang memastikan alur 

logis dari deskripsi ke kesimpulan teologis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Manunggaling Kawula Gusti dalam Tradisi Kejawen 

1. Pengertian Manunggaling Kawula Gusti 

Dalam bahasa Jawa, kata manunggal termasuk jenis kata yang sudah tidak punya 

bentuk dasar lagi (Poedjosoedarmo, 2002; Wedhawati et al., 2006). Tapi kalau dilihat dari 

asal katanya, sebenarnya manunggal terbentuk dari dua bagian, yaitu ma dan tunggal. 

Gabungan dua kata itulah yang akhirnya membentuk kata manunggal, yang berarti menjadi 

satu atau bersatu (Robson, 2002; Zoetmulder, 1982). 

Kata "siji" dalam bahasa Jawa berarti satu, tapi bukan dalam arti angka atau bilangan. 

Walaupun sering dianggap sebagai bilangan, sebenarnya kata ini lebih menunjukkan pada 

keesaan atau kesatuan (Endraswara, 2016). Jadi, meskipun ada banyak unsur yang 

disebutkan, semuanya tetap dianggap sebagai satu kesatuan, sehingga unsur-unsur itu 

seolah-olah hilang maknanya sebagai bagian yang terpisah. Contoh penggunaannya bisa 

dilihat pada istilah seperti "loro genap", "siji ganjil", atau "tri tunggal" (Purwadi, 2007). 

Kata manunggal sendiri bisa berubah bentuk menjadi manunggale, lalu menjadi 

manunggaling (Wedhawati et al., 2006). Kata ini menggambarkan sebuah proses atau 

kegiatan, yang berkaitan dengan tahap-tahap terbentuknya alam semesta, atau dalam bahasa 

Jawa disebut dadine alam (Endraswara, 2016). Awalan ma- dalam bahasa Jawa 

menunjukkan sebuah tindakan atau arah menuju sesuatu (Poedjosoedarmo, 2002). Misalnya, 

makidul artinya menuju selatan, dan mangulon berarti menuju barat. Maka, manunggaling 

berarti suatu proses atau kegiatan yang menuju kepada Yang Tunggal yakni Tuhan (Simuh, 

1995). 

Selanjutnya, kata "kawula" berasal dari singkatan atau akronim dari ungkapan Jawa 

kahanan sing kewuwulan ala, yang artinya "keadaan yang tertimpa keburukan" (Purwadi, 

2005). Dalam bahasa Indonesia, kahanan berarti "keadaan" atau "situasi". Dalam konteks 

ini, manusia dipahami sebagai makhluk yang keberadaannya sudah tidak lagi suci atau 

murni, karena telah mengalami perubahan fisik dan spiritual yang menjauh dari kesucian 

(Zoetmulder, 1990). Kesucian yang dimaksud bisa dalam arti lahiriah (jasmani) maupun 

batiniah (rohani), karena manusia terpengaruh oleh hal-hal yang kotor, buruk, atau bahkan 

keji. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1141 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Sementara itu, kata "Gusti" memiliki makna yang berbeda dengan "kawula". Kata ini 

bisa dijabarkan sebagai bagus-baguse ati, yang berarti "kebaikan hati yang paling dalam" 

(Purwadi, 2005). Hanya hati yang benar-benar bersih dan baiklah yang mampu memahami 

dan merasakan kehadiran Yang Mahasuci. Jadi, bagus-baguse ati ini merujuk pada Tuhan 

yang Mahasuci. 

Selain itu, dalam ajaran Islam dan juga filsafat Jawa, Tuhan (Allah) tidak bisa 

disamakan dengan apa pun. Dalam bahasa Arab dikatakan laisa kamitslihi syai'un, artinya: 

"tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan-Nya" (QS. Asy-Syura: 11), dan dalam bahasa 

Jawa disebut tan kinoyo ngopo yang artinya, Tuhan tidak bisa dijelaskan atau digambarkan 

dengan apa pun (Endraswara, 2006; Simuh, 1995). Karena itu, ungkapan seperti "Gusti Kang 

Mahasuci", "Gusti Allah", atau "Manunggaling Kawula Gusti" menggambarkan proses atau 

usaha manusia (kawula) untuk mendekat dan menyatu dalam kehendak dengan Tuhan 

(Gusti) melalui perbuatan atau amal (Hariwijaya, 2009). 

Artinya, manusia menjalani hidup dan melakukan aktivitas dengan tujuan mendekat 

kepada Tuhan Yang Maha Esa, dan itu hanya bisa dilakukan dengan hati yang disucikan 

oleh Gusti sendiri. Jadi, kawula melakukan (nindakake) segala amal dan aktivitasnya dengan 

niat yang mengarah kepada Gusti Kang Mahasuci (Purwadi, 2005). 

Dalam hal ini bisa dilihat dari "Wirid 8 Pangkat Kejawen" (Purwadi, 2005): 

"Wejangan panetepan santosaning pangandel, yaiku bubuka-ning kawruh 

manunggaling kawula-gusti sing amangsit pikukuh anngone bisa angandel (yakin) menawa 

urip pribadi kayektene rinasuk dening dzate Pangeran (Dzat Urip, Sejating Urip). Pangeran 

iku ya jumenenge urip kita pribadi sing sejati. Roroning atunggal, sing sinebut ya sing 

anebut." 

Terjemahannya: 

"Ajaran pemantapan keyakinan, yaitu pembukanya kawruh (ilmu) 'Manunggaling 

Kawula Gusti' yang memberikan wangsit (petunjuk) keteguhan untuk yakin bahwa hidup 

kita pribadi sesungguhnya dirasuki zatnya Tuhan (zat Urip, Sejatining Urip). Tuhan itu 

bertahtanya pada hidup kita yang sejati. Dwitunggal (roroning atunggal) yang disebut dan 

yang menyebut." 

 

2. Konsep Manunggaling Kawula Gusti 

Konsep ajaran Manunggaling Kawula Gusti menggambarkan perjalanan spiritual 

(suluk) menuju Tuhan (Zoetmulder, 1990, 1995; Simuh, 1995). Perjalanan ini adalah proses 

penyucian jiwa dari yang kotor dan tercemar menjadi suci dan bersih (Endraswara, 2006). 

Ini juga merupakan perubahan hati, dari keadaan yang gelap dan jauh dari Tuhan, menjadi 

hati yang tenang, damai, dan selamat (Hariwijaya, 2009). 

Sesuai dengan makna kata "Gusti" yang diartikan sebagai "mbagus-mbagusi ati" 

(memperindah hati), maka hati yang jernih menjadi kunci penting untuk mencapai 

kehidupan yang ideal, yaitu menjadi manusia sempurna (insan kamil) (Al-Taftazani, 2005; 

Schimmel, 1975). Konsep insan kamil dalam tradisi sufistik Islam juga dikenal dalam 

pemikiran Ibn Arabi dan Al-Jili (Chittick, 1989; Nicholson, 1921). 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1142 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Dalam perjalanan ini, seorang salik (penempuh jalan spiritual) memanfaatkan seluruh 

pemahaman batinnya (ma'rifat) dan mengerahkan segala potensi dirinya baik secara jasmani 

maupun rohani untuk membersihkan dirinya dari hawa nafsu (Al-Qushayri, 2007; Al-

Ghazali, 1993). Hawa nafsu ini berasal dari berbagai aspek, seperti keinginan terhadap harta, 

dunia, dan ego kemanusiaan (Nasr, 1991; Sells, 1996). Pembersihan ini dilakukan dengan 

cara membangkitkan kembali roh al-Idhafi, yaitu roh dari sumber segala kehidupan (Simuh, 

1995). Roh ini dianggap sebagai kesadaran tertinggi dalam diri manusia yang menyadari 

kehadiran Gusti (Tuhan) dalam setiap detik kehidupan. 

Jika kesadaran ini tumbuh sempurna, maka seseorang akan sampai pada ruh al-Haqq 

yaitu kesadaran sejati akan kehadiran Tuhan dalam dirinya (Widiyanto, 2016; Murata & 

Chittick, 1994). Ajaran spiritual yang menggambarkan penyatuan antara manusia (kawula) 

dan Tuhan (Gusti), bukan secara fisik, tetapi dalam kesadaran batin yang mendalam 

(Zoetmulder, 1990). Ajaran ini berkembang dalam tradisi spiritual masyarakat Jawa dan 

mengajarkan bahwa melalui proses penyucian diri, pengendalian hawa nafsu, dan laku 

spiritual (seperti samadhi dan ma'rifat), seseorang bisa merasakan kedekatan yang sangat 

intim dengan Tuhan (Geertz, 1976; Beatty, 1999). 

Konsep ini menekankan dua hal utama (LSF Discourse, 2023): 

a. Ajaran tentang kematian bukan untuk ditakuti, tetapi sebagai inspirasi dan pengingat 

bahwa hidup harus dijalani dengan visi akhirat, bukan terjebak dalam dunia material yang 

semu (Endraswara, 2006). 

b. Ajaran pembebasan bahwa agama seharusnya hadir membebaskan manusia dari 

penderitaan sosial, politik, dan moral, serta mendorong manusia menuju kesadaran 

spiritual dan kemanusiaan yang utuh (Mulder, 2001; Hefner, 2011). 

Dalam ajaran ini, manusia yang mampu menyelaraskan dirinya dengan sifat-sifat 

Tuhan (seperti keindahan, kekuasaan, kemuliaan, dan kesempurnaan), akan mencapai 

kebahagiaan sejati, bukan hanya untuk dirinya, tapi juga untuk masyarakat sekitarnya 

(Hariwijaya, 2009; Woodward, 1989). Hubungan antara manusia dan Tuhan dalam 

Manunggaling Kawula Gusti juga menjadi cermin bagi tatanan sosial: masyarakat dan 

pemimpin saling menghargai, welas asih, dan memahami perannya masing-masing 

(Magnis-Suseno, 1997). 

Manunggaling Kawula Gusti bukanlah ajaran yang rumit atau hanya untuk kalangan 

tertentu. Sebaliknya, ini adalah jalan spiritual yang terbuka untuk semua orang (Simuh, 

1999). Tujuannya adalah membawa manusia kembali kepada kesadaran tertinggi bahwa 

hidup ini punya arah menuju Tuhan yang menjadi pusat keseimbangan hidup dan semesta 

(Zoetmulder, 1995). Sebagaimana dikatakan Sayidina Ali, tidak ada wahyu lain selain al-

Qur'an, namun pemahaman mendalam terhadap al-Qur'an adalah kunci untuk mencapai 

tingkat kesadaran spiritual yang tinggi (Shihab, 2002). Maka, Manunggaling Kawula Gusti 

sejatinya adalah usaha manusia untuk hidup selaras dengan kehendak Tuhan, melalui hati 

yang bersih, akhlak yang luhur, dan jiwa yang sadar akan kedekatannya dengan Sang 

Pencipta. 

 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1143 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

3. Tokoh-Tokoh Penting dalam Ajaran Manunggaling Kawula Gusti 

Menurut Hariwijaya (2009), konsep Manunggaling Kawula Gusti adalah ajaran 

spiritual yang mirip dengan konsep Hulul al-Kharaj dalam tradisi tasawuf. Walaupun antara 

kawula (hamba) dan Gusti (Tuhan) tetap ada perbedaan, keduanya bisa 'bersatu' secara 

batiniah (Schimmel, 1975; Nicholson, 1921). Namun, kesatuan ini bukan seperti panteisme 

yang menganggap tidak ada batas antara Tuhan dan ciptaan (Al-Ghazali, 1993). Dalam 

ajaran ini, meskipun hamba dan Tuhan berbeda, hubungan keduanya sangat dekat ibarat jiwa 

dan raga (Simuh, 1995). 

Dalam Manunggaling Kawula Gusti, diyakini bahwa hakikat Tuhan bersemayam 

dalam diri manusia (Zoetmulder, 1990). Manusia sendiri diciptakan dari pancaran sifat-sifat 

ketuhanan, yang dalam ajaran Kejawen disebut sebagai "tujuh martabat" (Endraswara, 

2006). Melalui laku spiritual seperti samadhi (meditasi mendalam), seseorang bisa 

menyadari kedekatan dan kesatuannya dengan Tuhan, bahkan melewati tahap-tahap spiritual 

tersebut hingga mencapai pemahaman ilahiah yang sangat tinggi (Mulder, 2001). 

 

Menurut Syekh Siti Jenar 

Dalam ajarannya, Syekh Siti Jenar tidak pernah mengklaim dirinya sebagai Tuhan 

(Simuh, 1999; Sholikhin, 2003). Ia justru menjelaskan bahwa manusia bisa mencapai 

kesadaran bahwa dirinya berasal dari Tuhan dan akan kembali kepada Tuhan. Kesatuan ini 

adalah kesatuan rasa, kesadaran, dan pemahaman spiritual yang sangat dalam (De Graaf & 

Pigeaud, 1985). Artinya, ketika seseorang benar-benar mengenal dirinya baik secara batin 

maupun hakikat ia akan menyadari bahwa semua yang ada berasal dari Tuhan, dan pada 

akhirnya akan kembali kepada-Nya (Widiyanto, 2016). 

Konsep "Gusti" di sini tidak dimaknai sebagai sosok Tuhan secara harfiah, tapi lebih 

sebagai Dzat Urip atau Kesejatian Hidup sumber segala kehidupan (Simuh, 1995). Jadi, 

yang dimaksud dengan "manunggal" adalah ketika manusia mencapai puncak kesadaran 

spiritual, di mana ia hidup sepenuhnya dalam kehendak dan cinta Tuhan (Hariwijaya, 2009). 

Bukan kehilangan jati diri, tetapi menyatu dalam tujuan dan kesadaran ilahi. 

Ajaran ini juga muncul sebagai bentuk adaptasi terhadap masyarakat Jawa pada masa 

itu, yang masih kental dengan tradisi kejawen dan kebatinan (Ricklefs, 2012; Woodward, 

2011). Dengan cara ini, Syekh Siti Jenar ingin menyampaikan ajaran Islam dengan cara yang 

bisa diterima dan dipahami oleh masyarakat lokal (Sholikhin, 2003). Ia tidak hanya 

mengajarkan syariat, tapi juga mengajak orang untuk mengenal Tuhan secara lebih 

mendalam lewat jalan batin dan ma'rifat (Al-Qushayri, 2007; Al-Taftazani, 2005). 

Tabel 1. Tokoh-Tokoh Penting dalam Tradisi Manunggaling Kawula Gusti 

Nama Tokoh Asal / Era Peran & Pandangan Utama 

Syekh Siti Jenar   Jawa, Abad 

15–16 

Tokoh utama ajaran  Manunggaling Kawula Gusti. 

Mengajarkan penyatuan hakiki manusia dengan 

Tuhan.   

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1144 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Nama Tokoh Asal / Era Peran & Pandangan Utama 

Sunan Kalijaga   Demak, 

Abad 

15–16 

Mengajarkan pendekatan simbolik dan budaya Jawa 

untuk mendekatkan diri pada Tuhan. Manunggaling 

dipahami sebagai laku spiritual, bukan literal.   

Ageng 

Suryomentaram   

Yogyakarta, 

Abad 20 

Filosof Jawa yang menekankan kesadaran diri dan 

pengenalan hakikat diri sebagai jalan menuju 

ketenangan batin dan kedekatan spiritual dengan yang 

Ilahi.   

Ki Ageng 

Pengging   

Jawa 

Tengah, 

Abad 15 

Mempunyai pandangan spiritual mendalam yang 

mengarah pada kesatuan manusia dengan Tuhan.   

Ayahanda Jaka Tingkir.   

Hamzah Fansuri   Aceh, Abad 

16–17 

Sufi Nusantara yang menyuarakan pandangan 

wahdatul wujud (kesatuan wujud), mirip dengan   

Manunggaling Kawula Gusti.   

 

Tauhid dalam Al-Qur'an 

1. Pengertian Tauhid 

Islam mengakui dan percaya hanya kepada satu Allah (Tauhid) (Ibn Taimiyyah, 1983; 

Al-Fauzan, 2016). Dalam penggalan kalimat syahadat (pengakuan iman), terdapat ungkapan 

 ُ  asyhadu an laa ilaaha illallaah," yang berarti "aku bersaksi bahwa tidak ada" أشَْهَدُ أنَْ لََ إِلَهَ إِلَا اللَا

ilah selain Allah." Kalimat ini mengandung dua makna penting: pertama, penolakan dan 

bantahan terhadap segala bentuk sesembahan, baik itu dewa maupun ilah, selain Allah; 

kedua, penegasan bahwa gelar Tuhan, Ilah, Dewa, atau sesembahan hanya milik Allah (Ibn 

Abd al-Wahhab, 1996, 2004; As-Sabuni, 1991). 

Secara istilah syar'i, makna Tauhid adalah menjadikan Allah sebagai satu-satunya 

sesembahan yang benar dengan segala kekhususannya (Al-Ash'ari, 1998; Al-Tahawi, 2005). 

Dari makna ini, dapat dipahami bahwa banyak hal yang dijadikan sesembahan oleh manusia, 

seperti malaikat, para nabi, orang-orang saleh, atau bahkan makhluk Allah lainnya. Namun, 

seorang yang bertauhid hanya menjadikan Allah sebagai satu-satunya sesembahan (Ibn 

Taimiyyah, 1983). 

 

2. Konsep Tauhid 

Konsep tauhid merupakan inti dari ajaran Islam yang menekankan keesaan Allah (Ibn 

Taimiyyah, 1983; Al-Fauzan, 2016). Kata tauhid berasal dari bahasa Arab wahdah yang 

berarti satu. Dalam konteks keagamaan, tauhid merujuk pada keyakinan bahwa hanya ada 

satu Tuhan yang berhak disembah, yaitu Allah (As-Sabuni, 1991; Abduh, 1925). Konsep ini 

memiliki beberapa aspek penting yang dijelaskan oleh para ulama klasik dan kontemporer 

(Al-Ash'ari, 1998; Al-Tahawi, 2005). 

a. Tauhid Rububiyah 

Mengakui bahwa Allah adalah Pencipta, Pemelihara, dan Penguasa alam semesta 

(Ibn Abd al-Wahhab, 1996, 2004). Segala sesuatu yang ada di dunia ini merupakan 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1145 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

ciptaan-Nya dan berada di bawah kekuasaan-Nya. Tauhid Rububiyah adalah keyakinan 

bahwa Allah satu-satunya Tuhan yang menciptakan, memiliki, dan mengatur seluruh 

alam semesta (Ibn Taimiyyah, 1983). 

Konsep ini mengajarkan bahwa semua yang ada langit, bumi, manusia, dan seluruh 

makhluk diciptakan oleh Allah, dan semuanya berada di bawah kekuasaan serta 

pengaturan-Nya (Shihab, 2002). Tidak ada satu pun yang luput dari kehendak dan 

pengawasan-Nya. Dalam Al-Qur'an, ajaran ini ditegaskan melalui banyak ayat yang 

menjelaskan bahwa Allah adalah Pencipta dan Penguasa segala sesuatu, yang mengatur 

alam semesta dengan sempurna (QS. Al-Fatihah: 2; QS. Al-An'am: 102). 

Menurut Woodward (2011) dan Ricklefs (2012), pemahaman tentang Tauhid 

Rububiyah dalam konteks Muslim Jawa sering kali mengalami akulturasi dengan konsep 

lokal tentang kekuasaan Tuhan, namun esensi keesaan Allah tetap dipertahankan. Hefner 

(2011) menambahkan bahwa meskipun ada variasi dalam praktik keagamaan, konsep 

dasar tentang Allah sebagai Pencipta tunggal tetap menjadi fondasi keimanan Muslim 

Indonesia. 

b. Tauhid Uluhiyah 

Menyatakan bahwa hanya Allah yang berhak disembah (Ibn Abd al-Wahhab, 1996, 

2004; Al-Fauzan, 2016). Artinya, seluruh bentuk ibadah, doa, dan pengabdian harus 

ditujukan hanya kepada Allah, tanpa menyekutukan-Nya dengan apa pun. Tauhid 

Uluhiyah (juga disebut tauhid ibadah) adalah keyakinan bahwa hanya Allah yang pantas 

disembah (Ibn Taimiyyah, 1983). Artinya, semua bentuk ibadah seperti sholat, doa, 

puasa, berzikir, dan lainnya harus ditujukan hanya kepada Allah, bukan kepada siapa pun 

atau apa pun selain-Nya (As-Sabuni, 1991). 

Dalam Al-Qur'an, Allah dengan jelas mengajarkan bahwa ibadah hanya boleh 

diberikan kepada-Nya (QS. Al-Fatihah: 5; QS. Al-Bayyinah: 5). Tidak boleh menyembah 

malaikat, nabi, orang suci, benda, atau kekuatan gaib (Al-Ash'ari, 1998; Al-Tahawi, 

2005). Semua bentuk penghambaan selain kepada Allah ditolak dalam Islam. Tauhid 

Uluhiyah adalah bagian penting dalam ajaran Islam dan menjadi dasar utama dalam 

menjalankan ibadah. 

Penelitian Howell (2001) dan Daniels (2009) menunjukkan bahwa dalam praktik 

keagamaan Muslim Jawa, terdapat tantangan dalam memahami Tauhid Uluhiyah secara 

murni karena pengaruh tradisi lokal yang kadang melibatkan penghormatan berlebihan 

terhadap makhluk selain Allah. Namun, Beatty (1999) menegaskan bahwa mayoritas 

Muslim Jawa tetap mempertahankan prinsip dasar bahwa hanya Allah yang berhak 

disembah, meskipun ekspresi spiritualitasnya bervariasi. 

 

c. Tauhid Asma wa Sifat 

Mengakui bahwa Allah memiliki nama-nama dan sifat-sifat yang sempurna (Ibn 

Taimiyyah, 1983; Al-Ghazali, 1993). Dalam hal ini, umat Islam diajarkan untuk 

memahami dan meyakini sifat-sifat Allah yang tercantum dalam Al-Qur'an dan hadis, 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1146 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

tanpa menyamakan atau menyerupakan-Nya dengan makhluk apa pun (QS. Asy-Syura: 

11). 

Tauhid Asma' wa Sifat merupakan konsep dasar dalam ajaran Islam yang berkaitan 

dengan keesaan Allah dalam nama-nama (asma') dan sifat-sifat-Nya (Al-Ash'ari, 1998). 

Kata tauhid berasal dari bahasa Arab yang berarti pengesaan atau menyatukan. Dalam 

konteks ini, Tauhid Asma' wa Sifat menekankan bahwa Allah memiliki nama-nama dan 

sifat-sifat yang khusus bagi-Nya, yang tidak dimiliki oleh makhluk mana pun (Al-

Tahawi, 2005). 

Konsep ini mencakup keyakinan bahwa: Allah memiliki nama-nama yang indah 

(Asmaul Husna) dan sifat-sifat yang sempurna (Shihab, 2002). Umat Islam wajib 

meyakini nama dan sifat Allah sebagaimana yang disebutkan dalam Al-Qur'an dan Hadis, 

tanpa mengubah maknanya, menyamakan-Nya dengan makhluk, atau menolaknya (Ibn 

Abd al-Wahhab, 2004). 

 

Perspektif Tauhid terhadap Konsep Manunggaling Kawula Gusti 

1. Tauhid sebagai Landasan 

Dalam Islam, dasar keimanan adalah Tauhid, yaitu meyakini bahwa Allah itu Esa, 

tidak ada yang menyamai-Nya, dan hanya Dia yang layak disembah (Ibn Taimiyyah, 1983; 

Al-Fauzan, 2016). Kemudian, dalam konteks Manunggaling Kawula Gusti, pengalaman 

menyatu itu bukan berarti manusia menjadi Tuhan (Simuh, 1995; Zoetmulder, 1990). Bukan 

menyatu secara fisik atau zat, tapi lebih kepada merasakan Allah selalu hadir dalam setiap 

aspek kehidupan di hati, dalam pikiran, dalam pekerjaan, bahkan dalam diam (Hariwijaya, 

2009). 

Ini sejatinya adalah penghayatan tauhid yang mendalam (Al-Qushayri, 2007; Al-

Taftazani, 2005). Seorang hamba menyadari bahwa semua yang ia lakukan adalah bagian 

dari ketaatan kepada Allah, dan hidupnya diarahkan sepenuhnya untuk Allah (Nasr, 1991). 

Dalam momen seperti itu, seseorang merasa sangat dekat dengan Allah, merasa dicintai dan 

mencintai-Nya (Schimmel, 1975). 

Menurut Woodward (1989, 2011), dalam tradisi Muslim Jawa, konsep kedekatan 

spiritual dengan Tuhan memang mengambil bentuk yang unik, namun tetap dalam kerangka 

tauhid yang benar jika dipahami secara proporsional. Beatty (1999) dan Geertz (1976) 

mencatat bahwa interpretasi lokal terhadap ajaran Islam di Jawa menciptakan spektrum 

praktik keagamaan yang luas, dari yang sangat ortodoks hingga yang lebih sinkretis. 

 

2. Konsep Fanā' dalam Tasawuf Islam 

Dalam tradisi sufi atau mistik Islam, ada satu konsep penting yang disebut fanā', yang 

artinya sirna atau lenyapnya diri (Al-Qushayri, 2007; Al-Taftazani, 2005). Tapi bukan tubuh 

yang lenyap, melainkan ego rasa "aku" dalam diri manusia (Schimmel, 1975; Sells, 1996). 

Jadi begini: ketika seseorang benar-benar mendekat kepada Allah lewat zikir, ibadah, 

dan renungan mendalam, lama-kelamaan dia tidak lagi merasa "aku yang melakukan ini", 

melainkan semuanya atas kehendak Allah (Al-Ghazali, 1993; Nasr, 1991). Dia tidak merasa 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1147 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

hebat karena ibadahnya, tidak sombong karena amalnya, bahkan tidak merasa punya apa-

apa lagi karena semua berasal dari Allah dan untuk Allah (Chittick, 1989; Murata & Chittick, 

1994). 

Dalam keadaan spiritual yang seperti ini, yang terasa hanya kehadiran Allah 

(Nicholson, 1921). Tokoh sufi seperti Al-Hallaj dan Ibn Arabi pernah mengalami kondisi 

ini. Mereka menyampaikan pengalaman spiritual yang sangat dalam, sampai-sampai Al-

Hallaj berkata, "Ana al-Haqq" (Akulah Kebenaran). Bukan karena dia merasa menjadi 

Tuhan, tapi karena kesadarannya sepenuhnya tenggelam dalam kehadiran Allah. Ego lenyap, 

yang tinggal hanya cinta dan kesadaran akan Allah (Schimmel, 1975; Sells, 1996). 

Penelitian van Bruinessen (2013) dan Howell (2001) menunjukkan bahwa tradisi 

tasawuf di Indonesia, khususnya konsep fanā', memiliki kesamaan struktural dengan konsep 

Manunggaling Kawula Gusti, meskipun tetap ada perbedaan teologis fundamental. Burhani 

(2018) menambahkan bahwa pemahaman tentang fanā' dalam konteks kebatinan Jawa 

sering kali mengalami reinterpretasi yang perlu dikaji secara kritis dari perspektif ortodoksi 

Islam. 

 

3. Konsep Wilayah dan Qurb (Kedekatan Spiritual) 

Islam juga mengenal konsep wilayah (kewalian) dan qurb (kedekatan dengan Allah) 

(Al-Qushayri, 2007; Al-Taftazani, 2005). Artinya, ada tingkatan-tingkatan dalam kedekatan 

seorang hamba dengan Allah. Semakin seseorang mendekat melalui amal, ibadah, dan 

keikhlasan, semakin dekat pula dia dengan Allah. Ini disebut maqamat (tahapan spiritual) 

(Schimmel, 1975; Nasr, 1991). 

Orang-orang yang mencapai tingkat ini disebut wali Allah. Mereka tidak maksum 

(bebas dosa seperti nabi), tapi mereka punya hubungan yang sangat istimewa dengan Allah 

(Al-Qushayri, 2007).  

Dalam sebuah hadis Qudsi, Allah berfirman: "Hamba-Ku terus mendekat kepada-Ku 

dengan amalan-amalan sunnah sampai Aku mencintainya. Jika Aku telah mencintainya, 

maka Aku menjadi pendengarannya yang dia dengar dengannya, penglihatannya yang dia 

melihat dengannya..." (HR. Bukhari) 

Menurut Howell (2001) dan Millie (2017), konsep kewalian dalam Islam Indonesia 

sangat kuat dan berpengaruh dalam membentuk praktik keagamaan masyarakat, termasuk 

dalam tradisi Kejawen. Woodward (1989) mencatat bahwa kultus wali di Jawa 

mencerminkan pemahaman lokal tentang kedekatan spiritual, meskipun kadang melampaui 

batas-batas yang diakui dalam ortodoksi Islam. 

Tabel 2. Titik Temu dan Perbedaan 

Aspek Manunggaling Kawula Gusti 
Tauhid Islam (Ahlus 

Sunnah) 

Tuhan dan 

Manusia   

 

Bisa "bersatu" dalam kesadaran 

atau pengalaman batin   

Terpisah secara hakiki, manusia 

hanya bisa mendekat (taqarrub)   

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1148 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Aspek Manunggaling Kawula Gusti 
Tauhid Islam (Ahlus 

Sunnah) 

Tujuan 

Spiritual   

 

Mencapai kesadaran ilahiah 

dalam diri   

Menghambakan diri secara murni 

kepada Allah   

Bahasa 

Spiritualitas   

Simbolis, mistik, penuh 

metafora   

Tegas, berbasis wahyu dan syariat   

 

Tabel 3. Perbedaan Teologis Antara Kejawen dan Islam Tauhid 

Aspek Kejawen 
Islam (Tauhid/Ahlus 

Sunnah) 

Titik Temu 

(Spiritualitas) 

Konsep 

Ketuhanan 

(Tauhid)   

Tuhan disebut sebagai  

Sang Hyang Tunggal 

atau Gusti. Kadang 

bersifat impersonal 

atau simbolik. 

Allah adalah Tuhan 

Yang Esa, Mahasuci, 

dan tidak menyerupai 

makhluk.   

(Tawhidullah)   

Keduanya mengakui 

Tuhan sebagai pusat 

dari segala eksistensi 

dan sumber 

kehidupan.   

Hubungan 

Tuhan dan   

Makhluk   

Manunggaling 

Kawula Gusti → 

potensi penyatuan 

batin antara manusia 

dan Tuhan.   

Pemisahan mutlak: 

Tuhan adalah Pencipta, 

manusia adalah ciptaan. 

Tidak bisa bersatu secara 

hakiki.   

Sama-sama 

menekankan 

pentingnya kedekatan 

batin (taqarrub) 

dengan Tuhan.   

Jalan 

Spiritual 

(Laku Batin)   

Melalui tirakat, tapa, 

semedi, olah rasa, dan 

pengosongan diri   

(pengendalian nafsu).   

Melalui ibadah, zikir, 

tafakur, muhasabah, dan 

fana’ (menghilangkan 

ego diri karena Allah).   

Sama-sama 

menekankan 

keikhlasan, kesadaran 

diri, dan penyucian 

batin.   

Tujuan 

Akhir   

Kembali kepada   

Sangkan Paraning 

Dumadi (asal-mula 

penciptaan) – 

menyatu dengan 

sumber Ilahi.   

Melalui ibadah, zikir, 

tafakur, muhasabah, dan 

fana’ (menghilangkan 

ego diri karena Allah).   

Sama-sama 

menekankan 

keikhlasan, kesadaran 

diri, dan penyucian 

batin.   

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menemukan bahwa ajaran Manunggaling Kawula Gusti dalam tradisi 

Kejawen mengandung nilai spiritual luhur seperti penyucian jiwa dan kedekatan batin 

dengan Tuhan melalui proses kesadaran diri, namun secara kritis bertentangan dengan tauhid 

Islam jika dipahami sebagai penyatuan esensial antara hamba dan Gusti, karena Islam 

menegaskan pemisahan mutlak antara Khaliq dan makhluk sebagaimana ditegaskan dalam 

Al-Qur'an (QS. Al-Ikhlas dan QS. Asy-Syura: 11). Titik temu terletak pada semangat fanā' 

tasawuf Sunni seperti konsep qurb dan ma'rifat yang menekankan penghambaan total tanpa 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1149 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

hulūl atau ittihād, sehingga ajaran ini dapat diakomodasi sebagai ekspresi budaya jika difilter 

dengan akidah tauhid yang murni. Implikasi praktisnya bagi umat Islam Jawa adalah 

mengadopsi nilai-nilai lokal secara bijaksana melalui reinterpretasi simbolik ala Sunan 

Kalijaga dan Syekh Siti Jenar, guna memperkaya spiritualitas tanpa menyimpang dari 

syariat. 

Meskipun demikian, keterbatasan penelitian ini terletak pada pendekatan studi literatur 

yang bersifat normatif-teoritis, sehingga kurang menangkap dinamika praktik lapangan di 

komunitas Kejawen kontemporer. Penelitian selanjutnya disarankan menggunakan metode 

etnografi atau wawancara mendalam untuk menggali persepsi masyarakat Muslim Jawa 

terhadap konsep ini, serta kajian komparatif dengan tasawuf Nusantara lain seperti Hamzah 

Fansuri, guna memperluas implikasi pendidikan akidah di pesantren dan universitas Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abduh, M. (1925). Risālah al-tawḥīd. Dār al-Manār. 

Al-Ash‘ari, A. H. (1998). Al-Ibānah ‘an uṣūl al-diyānah. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Fauzan, S. b. F. b. A. (2016). Kitab tauhid. Dārul Haq. 

Al-Ghazali, A. H. (1993). Tahāfut al-falāsifah. Dār al-Ma‘rifah. 

Al-Qaradawi, Y. (1994). Thaqāfatunā bayna al-infitāḥ wa al-inghilāq. Dār al-Shurūq. 

Al-Qushayri, A. Q. (2007). Al-risālah al-qushayriyyah fī ‘ilm al-taṣawwuf. Dār al-Khayr. 

Al-Sabuni, M. A. (1991). ‘Aqīdah al-Islām wa usūsuhā. Dār al-Sabuni. 

Al-Taftazani, A. W. A. G. (2005). Al-taṣawwuf al-Islāmī: Al-naẓariyyah wa al-madhhab. 

Dār al-Thaqāfah al-‘Arabiyyah. 

Al-Tahawi, A. J. (2005). Al-‘aqīdah al-ṭaḥāwiyyah. Dār al-Fikr. 

Beatty, A. (1999). Varieties of Javanese religion: An anthropological account. Cambridge 

University Press. 

Burhani, A. N. (2018). Islam Nusantara: Dari ummah ke bangsa. Mizan. 

Chittick, W. C. (1989). The Sufi path of knowledge: Ibn al-‘Arabī’s metaphysics of 

imagination. State University of New York Press. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Daniels, T. P. (2009). Islamic spectrum in Java. Indonesia and the Malay World, 37(107), 

59–81. https://doi.org/10.1080/13639810802704780 

De Graaf, H. J., & Pigeaud, T. G. T. H. (1985). Kerajaan-kerajaan Islam pertama di Jawa. 

Grafiti Pers. 

Emzir. (2011). Metodologi penelitian kualitatif: Analisis data. Rajawali Pers. 

Endraswara, S. (2006). Mistik kejawen: Sinkretisme, simbolisme, dan sufisme dalam budaya 

spiritual Jawa. Narasi. 

Endraswara, S. (2016). Filsafat kejawen. Narasi. 

Fealy, G., & White, S. (Eds.). (2008). Expressing Islam: Religious life and politics in 

Indonesia. Institute of Southeast Asian Studies. 

Formichi, C. (2012). Islam and the making of the nation. Brill. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1150 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Geertz, C. (1976). The religion of Java. University of Chicago Press. 

Hariwijaya, M. (2009). Tasawuf Jawa: Ajaran dan metode penyatuan diri dalam 

Manunggaling Kawula Gusti. Narasi. 

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton 

University Press. 

Hoesterey, J. B. (2015). Rebranding Islam. American Ethnologist, 42(1), 146–160. 

https://doi.org/10.1111/amet.12118 

Howell, J. D. (2001). Sufism and the Indonesian Islamic revival. The Journal of Asian 

Studies, 60(3), 701–729. https://doi.org/10.2307/2700107 

Ibn ‘Abd al-Wahhab, M. (1996). Kitāb al-tawḥīd. Dār al-Salām. 

Ibn Taimiyyah, A. (1983). Majmū‘ al-fatāwā (Vol. 2). Maktabah al-Riyadh al-Ḥadīthah. 

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.). 

SAGE Publications. 

LSF Discourse. (2023, October 19). Manunggaling Kawula Gusti: Etika dan spiritualitas 

Jawa sehari-hari. https://lsfdiscourse.org/manunggaling-kawula-gusti-

etikadanspiritualitas-jawa-sehari-hari/ 

Magnis-Suseno, F. (1997). Javanese ethics and world-view. Gramedia. 

Madjid, N. (1992). Islam, doktrin, dan peradaban. Paramadina. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative data analysis (3rd ed.). SAGE 

Publications. 

Millie, J. (2017). Islamic preaching and women’s empowerment. Journal of Islamic Studies, 

28(3), 324–348. https://doi.org/10.1093/jis/etx021 

Mulder, N. (2001). Mistisisme Jawa: Ideologi di Indonesia. LKiS. 

Murata, S., & Chittick, W. C. (1994). The vision of Islam. Paragon House. 

Nasr, S. H. (1991). Sufi essays. State University of New York Press. 

Nasution, H. (1986). Teologi Islam. UI Press. 

Nicholson, R. A. (1921). Studies in Islamic mysticism. Cambridge University Press. 

Poedjosoedarmo, S. (2002). Morfosintaksis bahasa Jawa. Gadjah Mada University Press. 

Purwadi. (2005). Wirid 8 pangkat kejawen. Gelombang Pasang. 

Purwadi. (2007). Kamus ungkapan bahasa Jawa. Media Abadi. 

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and its opponents in Java. NUS Press. 

Robson, S. (2002). Javanese grammar for students. Monash University. 

Schielke, S., & Debevec, L. (Eds.). (2012). Ordinary lives and grand schemes. Berghahn 

Books. 

Schimmel, A. (1975). Mystical dimensions of Islam. University of North Carolina Press. 

Sells, M. A. (1996). Early Islamic mysticism. Paulist Press. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah (Vol. 15). Lentera Hati. 

Sholikhin, M. (2003). Manunggaling Kawula Gusti: Filsafat kemanunggalan Syekh Siti 

Jenar. Narasi. 

Simuh. (1988). Mistik Islam Kejawen R.Ng. Ranggawarsita. UI Press. 

Simuh. (1995). Sufisme Jawa: Transformasi tasawuf Islam ke mistik Jawa. Bentang Budaya. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF 

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS 

KEJAWEN 

Choirul Anwar et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439                                                                                                                                                                                  

  

 

 

1151 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Simuh. (1999). Syekh Siti Jenar: Ajaran dan kontroversinya. Ombak. 

Sugiyono. (2021). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta. 

van Bruinessen, M. (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam. ISEAS 

Publishing. 

Wedhawati, et al. (2006). Tata bahasa Jawa mutakhir. Balai Bahasa Yogyakarta. 

Widiyanto, A. (2016). The spiritual journey of Javanese Muslims. Sunan Kalijaga Press. 

Woodward, M. R. (1989). Islam in Java. University of Arizona Press. 

Woodward, M. R. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer. https://doi.org/10.1007/978-

94-007-0056-7 

Zoetmulder, P. J. (1982). Old Javanese–English dictionary. KITLV. 

Zoetmulder, P. J. (1990). Manunggaling Kawula Gusti. Gramedia Pustaka Utama. 

Zoetmulder, P. J. (1995). Pantheism and monism in Javanese suluk literature. KITLV Press. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

