Gihail Jourvrak

Jurnal llmiab Bidang Sosial, Ekonomi, ‘Budaya, Teknologi, dan ‘Pendidikan

E-ISSN: 2809-8544

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF
TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS
KEJAWEN

MANUNGGALING KAWULA GUSTI FROM THE PERSPECTIVE OF ISLAMIC
TAUGHID: A CRITICAL STUDY OF JAVANESE SPIRITUALITY

Choirul Anwar'*, Ahmad Nurrohim?
Universitas Muhammadiyah Surakarta, Indonesia
*Email Correspondence: G100230059@student.ums.ac.id

Abstract

The spiritual doctrine of Manunggaling Kawula Gusti in Javanese Kejawen mysticism emphasizes
inner union between servant (kawula) and God (Gusti) yet raises theological concerns from Islamic
tauhid perspective regarding essential unity. This study critically examines the doctrine's origins,
concepts, and compatibility with Islamic monotheism. Employing a qualitative literature study
method with descriptive analysis, the population comprises primary Kejawen texts (e.g., Zoetmulder,
Simuh) and Islamic theological sources (e.g., Ibn Taimiyyah, Al-Ghazali); purposive sampling
targets thematic relevance. Instruments include textual documents, analyzed via content and
comparative analysis with source triangulation. Findings reveal conceptual overlaps in spiritual
purification and fand’ (ego annihilation) but fundamental divergence: Kejawen implies potential
ontological merger, rejected by tauhid upholding Creator-creation distinction. Conclusion
advocates symbolic reinterpretation within Sunni Sufism for cultural accommodation without
doctrinal deviation.

Keywords: Fana’, Kejawen, Manunggaling Kawula Gusti, Javanese Mysticism, Tauhid.

Abstrak

Ajaran mistik Manunggaling Kawula Gusti dalam Kejawen Jawa menekankan penyatuan batin
hamba (kawula) dengan Tuhan (Gusti), namun memunculkan persoalan teologis dari perspektif
tauhid Islam terkait kesatuan esensial. Penelitian ini mengkaji secara kritis asal-usul, konsep, dan
kesesuaian ajaran tersebut dengan tauhid Islam. Menggunakan metode kualitatif studi literatur
dengan analisis deskriptif, populasi meliputi teks primer Kejawen (misalnya Zoetmulder, Simuh) dan
sumber teologi Islam (misalnya Ibn Taimiyyah, Al-Ghazali); sampling purposif berbasis relevansi
tematik. Instrumen berupa dokumen tekstual, dianalisis melalui analisis isi dan komparatif dengan
triangulasi sumber. Hasil menunjukkan tumpang tindih konsep penyucian jiwa dan fana’
(penghilangan ego), tetapi perbedaan mendasar: Kejawen menyiratkan kemungkinan peleburan
ontologis, yang ditolak tauhid karena pemisahan mutlak Khalig-makhluk. Kesimpulan
merekomendasikan reinterpretasi simbolik dalam tasawuf Sunni untuk akomodasi budaya tanpa
penyimpangan akidah.

Kata kunci: Fana’, Kejawen, Manunggaling Kawula Gusti, Mistik Jawa, Tauhid.

PENDAHULUAN

Dalam khazanah spiritualitas Nusantara, khususnya dalam tradisi Kejawen, dikenal
suatu ajaran mistik yang disebut Manunggaling Kawula Gusti, yang berarti "bersatunya
hamba dengan Tuhan" (Zoetmulder, 1990). Konsep ini bukan sekadar ungkapan puitis,
melainkan mencerminkan pandangan mendalam mengenai hubungan antara manusia dan
Tuhan yang dianggap dapat mencapai titik penyatuan spiritual (Simuh, 1988, 1995). Ajaran
ini berkembang terutama di kalangan masyarakat Jawa dan sangat dipengaruhi oleh

SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026) 1137


https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

pemikiran sufistik dan pengalaman batiniah yang bersifat esoterik (Endraswara, 2006;
Hariwijaya, 2009).

Di sisi lain, sejarah Islam di Jawa menunjukkan bahwa interaksi antara ajaran Islam
dan spiritualitas lokal berlangsung secara dinamis dan akomodatif. Beberapa tokoh sufi dan
ulama Jawa berupaya menafsirkan konsep-konsep Kejawen dengan pendekatan simbolik
agar selaras dengan prinsip-prinsip Tauhid. Dalam kerangka ini, Manunggaling Kawula
Gusti tidak dipahami sebagai peleburan esensi manusia dengan Tuhan, melainkan sebagai
kedekatan spiritual melalui ketaatan, kesadaran ilahiah, dan penghambaan total kepada
Allah. Pemahaman semacam ini membuka ruang dialog antara spiritualitas lokal dan teologi
Islam tanpa harus menegasikan identitas keduanya.

Tokoh yang paling terkenal dengan ajaran ini adalah Syeikh Siti Jenar, yang
pandangannya sempat menuai kontroversi bahkan dalam kalangan ulama dan pemuka Islam
di masa itu (Simuh, 1999; Sholikhin, 2003; De Graaf & Pigeaud, 1985). Menurut penelitian
Ricklefs (2012) dan Woodward (2011), fenomena sinkretisme antara Islam dan tradisi lokal
Jawa telah berlangsung sejak masa awal islamisasi Nusantara, menciptakan bentuk-bentuk
spiritualitas yang unik dan kompleks.

Namun, ajaran Manunggaling Kawula Gusti menimbulkan persoalan teologis yang
cukup serius apabila ditinjau dari sudut pandang Islam, terutama dalam konteks akidah
tauhid, yaitu keimanan terhadap keesaan Allah yang menjadi landasan utama dalam Islam
(Ibn Taimiyyah, 1983; Al-Fauzan, 2016). Islam menegaskan bahwa Allah adalah dzat yang
Maha Suci, Maha Tinggi, dan tidak menyatu secara esensial dengan makhluk-Nya (Al-
Ash'ari, 1998; Al-Tahawi, 2005). Konsep bahwa seorang hamba dapat "menyatu" dengan
Tuhan secara hakiki jika dipahami secara literal dapat mengarah pada bentuk-bentuk
penyimpangan akidah, seperti hultl (inkarnasi Tuhan dalam diri manusia) atau ittihad
(penyatuan mutlak antara Tuhan dan makhluk) (Ibn Abd al-Wahhab, 1996, 2004), yang telah
secara tegas ditolak dalam Islam karena bertentangan dengan prinsip tauhid (Al-Ghazali,
1993).

Penelitian terkini menunjukkan bahwa diskursus antara spiritualitas lokal dan
ortodoksi Islam terus menjadi perdebatan akademis yang signifikan (Howell, 2001; Daniels,
2009; Burhani, 2018). Menurut Millie (2017) dan van Bruinessen (2013), dinamika antara
tasawuf dan tradisi lokal di Indonesia mencerminkan kompleksitas keberagamaan Muslim
Nusantara yang perlu dipahami secara kontekstual.

Permasalahan ini menjadi penting untuk dikaji secara kritis, karena dalam masyarakat
Muslim Jawa, terjadi percampuran antara nilai-nilai lokal dan ajaran Islam (Geertz, 1976;
Beatty, 1999; Mulder, 2001). Tidak sedikit umat Islam yang masih mengadopsi ajaran
Manunggaling Kawula Gusti tanpa pemahaman yang tepat, sehingga berpotensi jatuh pada
kesalahan pemahaman terhadap hakikat Tuhan dalam Islam (Nasution, 1986; Madjid, 1992).
Studi Hefner (2011) dan Fealy & White (2008) menunjukkan bahwa pemahaman teologis
masyarakat Muslim Indonesia sangat beragam dan memerlukan pendekatan yang bijaksana
dalam konteks pluralitas spiritual.

1138  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

Oleh karena itu, menjadi pertanyaan yang mendasar: bagaimana seharusnya seorang
Muslim menyikapi ajaran seperti ini? Apakah ajaran tersebut dapat ditoleransi sebagai
ekspresi kebudayaan, ataukah ia harus diluruskan karena menyentuh wilayah prinsipil dalam
aqidah Islam? (Al-Qaradawi, 1994; Abduh, 1925). Pertanyaan ini juga diangkat dalam
penelitian Schielke & Debevec (2012) tentang relasi antara praktik religius dan identitas
budaya dalam komunitas Muslim.

Tulisan ini bertujuan untuk membahas secara komprehensif ajaran Manunggaling
Kawula Gusti, baik dari segi asal-usul dan makna filosofisnya dalam tradisi Kejawen,
maupun dari sudut pandang akidah Islam yang bersumber dari Al-Qur'an dan Sunnah
(Shihab, 2002; As-Sabuni, 1991). Penulis juga ingin mengajak umat Islam untuk
menempatkan ajaran-ajaran lokal dalam kerangka syariat yang benar, agar tidak terjebak
dalam kekeliruan konseptual maupun teologis (Widiyanto, 2016; LSF Discourse, 2023).

Melalui pendekatan analisis tekstual dan kajian normatif terhadap dalil-dalil tauhid,
artikel ini berupaya memberikan pemahaman yang proporsional mengenai batasan
kedekatan spiritual antara hamba dan Tuhannya menurut Islam, serta menunjukkan sikap
yang semestinya diambil oleh seorang Muslim dalam menyikapi warisan budaya yang
bersinggungan dengan keyakinan agama (Hoesterey, 2015; Formichi, 2012).

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur
dokumentasi yang dianalisis secara deskriptif, bertujuan untuk menggali dan memahami
ajaran Manunggaling Kawula Gusti dalam tradisi Kejawen serta menganalisisnya dari
perspektif tauhid Islam. Pendekatan ini dipilih karena topik bersifat filosofis, religius, dan
kontekstual, sehingga lebih tepat dianalisis secara mendalam melalui penelaahan teks dan
gagasan, sebagaimana dijelaskan oleh Creswell (2014) yang menekankan fleksibilitas
kualitatif untuk eksplorasi mendalam, serta Sugiyono (2021) yang mendefinisikan metode
studi literatur sebagai pengumpulan data dari sumber tertulis untuk analisis komprehensif.

Instrumen penelitian mencakup data primer dari teks klasik Kejawen seperti karya
Zoetmulder (1990, 1995) dan Simuh (1988, 1995, 1999), serta sumber teologi Islam seperti
Ibn Taimiyyah (1983), Al-Ghazali (1993), dan Al-Qushayri (2007); data sekunder dari jurnal
ilmiah terindeks Scopus seperti Woodward (2011), Ricklefs (2012), Howell (2001), dan
Daniels (2009). Teknik analisis data menggunakan content analysis dan comparative
analysis untuk membandingkan konsep teologis antara Kejawen dan Islam, dengan validitas
dijaga melalui triangulasi sumber dari perspektif berbeda, sesuai model Krippendorff (2018),
Emzir (2011) untuk analisis isi kualitatif, serta Sudaryono (2021) dan Miles & Huberman
(2014) yang menyarankan reduksi data, display, dan verifikasi secara iteratif.

Populasi penelitian terdiri dari keseluruhan literatur primer dan sekunder terkait
Manunggaling Kawula Gusti dalam Kejawen dan perspektif tauhid Islam, meliputi teks
klasik, jurnal Scopus, dan publikasi akademik. Sampel dipilih secara purposive dengan
kriteria relevansi tematik, kedalaman analisis, dan aksesibilitas, seperti karya Zoetmulder,
Simuh, Ibn Taimiyyah, serta studi kontemporer Woodward dan Ricklefs, mengikuti prinsip

1139  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

sampling kualitatif non-probabilitas dari Creswell (2014) dan Sugiyono (2021) yang
menekankan saturasi informasi daripada representasi statistik.

Prosedur dimulai dengan pengumpulan data melalui pencarian sistematis literatur dari
database seperti Google Scholar dan repositori akademik, dilanjutkan pengelompokan
berdasarkan tema (Kejawen, tasawuf, tauhid), analisis konten dan komparatif, serta
interpretasi kontekstual dengan triangulasi untuk validitas. Proses ini bersifat iteratif hingga
saturasi temuan tercapai, sebagaimana direkomendasikan oleh Miles & Huberman (2014),
Silverman (2013), dan Sugiyono (2021) untuk studi literatur kualitatif yang memastikan alur
logis dari deskripsi ke kesimpulan teologis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Manunggaling Kawula Gusti dalam Tradisi Kejawen
1. Pengertian Manunggaling Kawula Gusti

Dalam bahasa Jawa, kata manunggal termasuk jenis kata yang sudah tidak punya
bentuk dasar lagi (Poedjosoedarmo, 2002; Wedhawati et al., 2006). Tapi kalau dilihat dari
asal katanya, sebenarnya manunggal terbentuk dari dua bagian, yaitu ma dan tunggal.
Gabungan dua kata itulah yang akhirnya membentuk kata manunggal, yang berarti menjadi
satu atau bersatu (Robson, 2002; Zoetmulder, 1982).

Kata "siji" dalam bahasa Jawa berarti satu, tapi bukan dalam arti angka atau bilangan.
Walaupun sering dianggap sebagai bilangan, sebenarnya kata ini lebih menunjukkan pada
keesaan atau kesatuan (Endraswara, 2016). Jadi, meskipun ada banyak unsur yang
disebutkan, semuanya tetap dianggap sebagai satu kesatuan, sehingga unsur-unsur itu
seolah-olah hilang maknanya sebagai bagian yang terpisah. Contoh penggunaannya bisa
dilihat pada istilah seperti "loro genap", "siji ganjil", atau "tri tunggal" (Purwadi, 2007).

Kata manunggal sendiri bisa berubah bentuk menjadi manunggale, lalu menjadi
manunggaling (Wedhawati et al., 2006). Kata ini menggambarkan sebuah proses atau
kegiatan, yang berkaitan dengan tahap-tahap terbentuknya alam semesta, atau dalam bahasa
Jawa disebut dadine alam (Endraswara, 2016). Awalan ma- dalam bahasa Jawa
menunjukkan sebuah tindakan atau arah menuju sesuatu (Poedjosoedarmo, 2002). Misalnya,
makidul artinya menuju selatan, dan mangulon berarti menuju barat. Maka, manunggaling
berarti suatu proses atau kegiatan yang menuju kepada Yang Tunggal yakni Tuhan (Simubh,
1995).

Selanjutnya, kata "kawula" berasal dari singkatan atau akronim dari ungkapan Jawa
kahanan sing kewuwulan ala, yang artinya "keadaan yang tertimpa keburukan" (Purwadi,
2005). Dalam bahasa Indonesia, kahanan berarti "keadaan" atau "situasi". Dalam konteks
ini, manusia dipahami sebagai makhluk yang keberadaannya sudah tidak lagi suci atau
murni, karena telah mengalami perubahan fisik dan spiritual yang menjauh dari kesucian
(Zoetmulder, 1990). Kesucian yang dimaksud bisa dalam arti lahiriah (jasmani) maupun
batiniah (rohani), karena manusia terpengaruh oleh hal-hal yang kotor, buruk, atau bahkan
keji.

1140  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

Sementara itu, kata "Gusti" memiliki makna yang berbeda dengan "kawula". Kata ini
bisa dijabarkan sebagai bagus-baguse ati, yang berarti "kebaikan hati yang paling dalam"
(Purwadi, 2005). Hanya hati yang benar-benar bersih dan baiklah yang mampu memahami
dan merasakan kehadiran Yang Mahasuci. Jadi, bagus-baguse ati ini merujuk pada Tuhan
yang Mahasuci.

Selain itu, dalam ajaran Islam dan juga filsafat Jawa, Tuhan (Allah) tidak bisa
disamakan dengan apa pun. Dalam bahasa Arab dikatakan laisa kamitslihi syai'un, artinya:
"tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan-Nya" (QS. Asy-Syura: 11), dan dalam bahasa
Jawa disebut tan kinoyo ngopo yang artinya, Tuhan tidak bisa dijelaskan atau digambarkan
dengan apa pun (Endraswara, 2006; Simuh, 1995). Karena itu, ungkapan seperti "Gusti Kang
Mahasuci", "Gusti Allah", atau "Manunggaling Kawula Gusti" menggambarkan proses atau
usaha manusia (kawula) untuk mendekat dan menyatu dalam kehendak dengan Tuhan
(Gusti) melalui perbuatan atau amal (Hariwijaya, 2009).

Artinya, manusia menjalani hidup dan melakukan aktivitas dengan tujuan mendekat
kepada Tuhan Yang Maha Esa, dan itu hanya bisa dilakukan dengan hati yang disucikan
oleh Gusti sendiri. Jadi, kawula melakukan (nindakake) segala amal dan aktivitasnya dengan
niat yang mengarah kepada Gusti Kang Mahasuci (Purwadi, 2005).

Dalam hal ini bisa dilihat dari "Wirid 8 Pangkat Kejawen" (Purwadi, 2005):

"Wejangan panetepan santosaning pangandel, yaiku bubuka-ning kawruh
manunggaling kawula-gusti sing amangsit pikukuh anngone bisa angandel (yakin) menawa
urip pribadi kayektene rinasuk dening dzate Pangeran (Dzat Urip, Sejating Urip). Pangeran
iku ya jumenenge urip kita pribadi sing sejati. Roroning atunggal, sing sinebut ya sing
anebut."

Terjemahannya:

"Ajaran pemantapan keyakinan, yaitu pembukanya kawruh (ilmu) 'Manunggaling
Kawula Gusti' yang memberikan wangsit (petunjuk) keteguhan untuk yakin bahwa hidup
kita pribadi sesungguhnya dirasuki zatnya Tuhan (zat Urip, Sejatining Urip). Tuhan itu
bertahtanya pada hidup kita yang sejati. Dwitunggal (roroning atunggal) yang disebut dan
yang menyebut."

2. Konsep Manunggaling Kawula Gusti

Konsep ajaran Manunggaling Kawula Gusti menggambarkan perjalanan spiritual
(suluk) menuju Tuhan (Zoetmulder, 1990, 1995; Simuh, 1995). Perjalanan ini adalah proses
penyucian jiwa dari yang kotor dan tercemar menjadi suci dan bersih (Endraswara, 2006).
Ini juga merupakan perubahan hati, dari keadaan yang gelap dan jauh dari Tuhan, menjadi
hati yang tenang, damai, dan selamat (Hariwijaya, 2009).

Sesuai dengan makna kata "Gusti" yang diartikan sebagai "mbagus-mbagusi ati"
(memperindah hati), maka hati yang jernih menjadi kunci penting untuk mencapai
kehidupan yang ideal, yaitu menjadi manusia sempurna (insan kamil) (Al-Taftazani, 2005;
Schimmel, 1975). Konsep insan kamil dalam tradisi sufistik Islam juga dikenal dalam
pemikiran Ibn Arabi dan Al-Jili (Chittick, 1989; Nicholson, 1921).

1141  SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

Dalam perjalanan ini, seorang salik (penempuh jalan spiritual) memanfaatkan seluruh
pemahaman batinnya (ma 'rifat) dan mengerahkan segala potensi dirinya baik secara jasmani
maupun rohani untuk membersihkan dirinya dari hawa nafsu (Al-Qushayri, 2007; Al-
Ghazali, 1993). Hawa nafsu ini berasal dari berbagai aspek, seperti keinginan terhadap harta,
dunia, dan ego kemanusiaan (Nasr, 1991; Sells, 1996). Pembersihan ini dilakukan dengan
cara membangkitkan kembali roh al-Idhafi, yaitu roh dari sumber segala kehidupan (Simuh,
1995). Roh ini dianggap sebagai kesadaran tertinggi dalam diri manusia yang menyadari
kehadiran Gusti (Tuhan) dalam setiap detik kehidupan.

Jika kesadaran ini tumbuh sempurna, maka seseorang akan sampai pada ruh al-Haqq
yaitu kesadaran sejati akan kehadiran Tuhan dalam dirinya (Widiyanto, 2016; Murata &
Chittick, 1994). Ajaran spiritual yang menggambarkan penyatuan antara manusia (kawula)
dan Tuhan (Gusti), bukan secara fisik, tetapi dalam kesadaran batin yang mendalam
(Zoetmulder, 1990). Ajaran ini berkembang dalam tradisi spiritual masyarakat Jawa dan
mengajarkan bahwa melalui proses penyucian diri, pengendalian hawa nafsu, dan laku
spiritual (seperti samadhi dan ma'rifat), seseorang bisa merasakan kedekatan yang sangat
intim dengan Tuhan (Geertz, 1976; Beatty, 1999).

Konsep ini menekankan dua hal utama (LSF Discourse, 2023):

a. Ajaran tentang kematian bukan untuk ditakuti, tetapi sebagai inspirasi dan pengingat
bahwa hidup harus dijalani dengan visi akhirat, bukan terjebak dalam dunia material yang
semu (Endraswara, 2006).

b. Ajaran pembebasan bahwa agama seharusnya hadir membebaskan manusia dari
penderitaan sosial, politik, dan moral, serta mendorong manusia menuju kesadaran
spiritual dan kemanusiaan yang utuh (Mulder, 2001; Hefner, 2011).

Dalam ajaran ini, manusia yang mampu menyelaraskan dirinya dengan sifat-sifat
Tuhan (seperti keindahan, kekuasaan, kemuliaan, dan kesempurnaan), akan mencapai
kebahagiaan sejati, bukan hanya untuk dirinya, tapi juga untuk masyarakat sekitarnya
(Hariwijaya, 2009; Woodward, 1989). Hubungan antara manusia dan Tuhan dalam
Manunggaling Kawula Gusti juga menjadi cermin bagi tatanan sosial: masyarakat dan
pemimpin saling menghargai, welas asih, dan memahami perannya masing-masing
(Magnis-Suseno, 1997).

Manunggaling Kawula Gusti bukanlah ajaran yang rumit atau hanya untuk kalangan
tertentu. Sebaliknya, ini adalah jalan spiritual yang terbuka untuk semua orang (Simuh,
1999). Tujuannya adalah membawa manusia kembali kepada kesadaran tertinggi bahwa
hidup ini punya arah menuju Tuhan yang menjadi pusat keseimbangan hidup dan semesta
(Zoetmulder, 1995). Sebagaimana dikatakan Sayidina Ali, tidak ada wahyu lain selain al-
Qur'an, namun pemahaman mendalam terhadap al-Qur'an adalah kunci untuk mencapai
tingkat kesadaran spiritual yang tinggi (Shihab, 2002). Maka, Manunggaling Kawula Gusti
sejatinya adalah usaha manusia untuk hidup selaras dengan kehendak Tuhan, melalui hati
yang bersih, akhlak yang luhur, dan jiwa yang sadar akan kedekatannya dengan Sang
Pencipta.

1142  SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

3. Tokoh-Tokoh Penting dalam Ajaran Manunggaling Kawula Gusti

Menurut Hariwijaya (2009), konsep Manunggaling Kawula Gusti adalah ajaran
spiritual yang mirip dengan konsep Hulul al-Kharaj dalam tradisi tasawuf. Walaupun antara
kawula (hamba) dan Gusti (Tuhan) tetap ada perbedaan, keduanya bisa 'bersatu’ secara
batiniah (Schimmel, 1975; Nicholson, 1921). Namun, kesatuan ini bukan seperti panteisme
yang menganggap tidak ada batas antara Tuhan dan ciptaan (Al-Ghazali, 1993). Dalam
ajaran ini, meskipun hamba dan Tuhan berbeda, hubungan keduanya sangat dekat ibarat jiwa
dan raga (Simuh, 1995).

Dalam Manunggaling Kawula Gusti, diyakini bahwa hakikat Tuhan bersemayam
dalam diri manusia (Zoetmulder, 1990). Manusia sendiri diciptakan dari pancaran sifat-sifat
ketuhanan, yang dalam ajaran Kejawen disebut sebagai "tujuh martabat" (Endraswara,
2006). Melalui laku spiritual seperti samadhi (meditasi mendalam), seseorang bisa
menyadari kedekatan dan kesatuannya dengan Tuhan, bahkan melewati tahap-tahap spiritual
tersebut hingga mencapai pemahaman ilahiah yang sangat tinggi (Mulder, 2001).

Menurut Syekh Siti Jenar

Dalam ajarannya, Syekh Siti Jenar tidak pernah mengklaim dirinya sebagai Tuhan
(Simuh, 1999; Sholikhin, 2003). Ia justru menjelaskan bahwa manusia bisa mencapai
kesadaran bahwa dirinya berasal dari Tuhan dan akan kembali kepada Tuhan. Kesatuan ini
adalah kesatuan rasa, kesadaran, dan pemahaman spiritual yang sangat dalam (De Graaf &
Pigeaud, 1985). Artinya, ketika seseorang benar-benar mengenal dirinya baik secara batin
maupun hakikat ia akan menyadari bahwa semua yang ada berasal dari Tuhan, dan pada
akhirnya akan kembali kepada-Nya (Widiyanto, 2016).

Konsep "Gusti" di sini tidak dimaknai sebagai sosok Tuhan secara harfiah, tapi lebih
sebagai Dzat Urip atau Kesejatian Hidup sumber segala kehidupan (Simuh, 1995). Jadi,
yang dimaksud dengan "manunggal" adalah ketika manusia mencapai puncak kesadaran
spiritual, di mana ia hidup sepenuhnya dalam kehendak dan cinta Tuhan (Hariwijaya, 2009).
Bukan kehilangan jati diri, tetapi menyatu dalam tujuan dan kesadaran ilahi.

Ajaran ini juga muncul sebagai bentuk adaptasi terhadap masyarakat Jawa pada masa
itu, yang masih kental dengan tradisi kejawen dan kebatinan (Ricklefs, 2012; Woodward,
2011). Dengan cara ini, Syekh Siti Jenar ingin menyampaikan ajaran Islam dengan cara yang
bisa diterima dan dipahami oleh masyarakat lokal (Sholikhin, 2003). Ia tidak hanya
mengajarkan syariat, tapi juga mengajak orang untuk mengenal Tuhan secara lebih
mendalam lewat jalan batin dan ma'rifat (Al-Qushayri, 2007; Al-Taftazani, 2005).

Tabel 1. Tokoh-Tokoh Penting dalam Tradisi Manunggaling Kawula Gusti

Nama Tokoh Asal / Era Peran & Pandangan Utama
Syekh Siti Jenar  Jawa, Abad Tokoh utama ajaran Manunggaling Kawula Gusti.
15-16 Mengajarkan penyatuan hakiki manusia dengan
Tuhan.

1143  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

Nama Tokoh Asal / Era Peran & Pandangan Utama
Sunan Kalijaga Demak, Mengajarkan pendekatan simbolik dan budaya Jawa
Abad untuk mendekatkan diri pada Tuhan. Manunggaling
15-16 dipahami sebagai laku spiritual, bukan literal.

Ageng Yogyakarta, Filosof Jawa yang menekankan kesadaran diri dan

Suryomentaram Abad 20  pengenalan hakikat diri sebagai jalan menuju
ketenangan batin dan kedekatan spiritual dengan yang
Ilahi.

Ki Ageng Jawa Mempunyai pandangan spiritual mendalam yang

Pengging Tengabh, mengarah pada kesatuan manusia dengan Tuhan.

Abad 15  Ayahanda Jaka Tingkir.
Hamzah Fansuri  Aceh, Abad Sufi Nusantara yang menyuarakan pandangan
16-17 wahdatul wujud (kesatuan wujud), mirip dengan

Manunggaling Kawula Gusti.

Tauhid dalam Al-Qur'an
1. Pengertian Tauhid

Islam mengakui dan percaya hanya kepada satu Allah (Tauhid) (Ibn Taimiyyah, 1983;
Al-Fauzan, 2016). Dalam penggalan kalimat syahadat (pengakuan iman), terdapat ungkapan
A0 Y)Y & 3¢l "asyhadu an laa ilaaha illallaah," yang berarti "aku bersaksi bahwa tidak ada
ilah selain Allah." Kalimat ini mengandung dua makna penting: pertama, penolakan dan
bantahan terhadap segala bentuk sesembahan, baik itu dewa maupun ilah, selain Allah;
kedua, penegasan bahwa gelar Tuhan, Ilah, Dewa, atau sesembahan hanya milik Allah (Ibn
Abd al-Wahhab, 1996, 2004; As-Sabuni, 1991).

Secara istilah syar'i, makna Tauhid adalah menjadikan Allah sebagai satu-satunya
sesembahan yang benar dengan segala kekhususannya (Al-Ash'ari, 1998; Al-Tahawi, 2005).
Dari makna ini, dapat dipahami bahwa banyak hal yang dijadikan sesembahan oleh manusia,
seperti malaikat, para nabi, orang-orang saleh, atau bahkan makhluk Allah lainnya. Namun,
seorang yang bertauhid hanya menjadikan Allah sebagai satu-satunya sesembahan (Ibn
Taimiyyah, 1983).

2. Konsep Tauhid
Konsep tauhid merupakan inti dari ajaran Islam yang menekankan keesaan Allah (Ibn
Taimiyyah, 1983; Al-Fauzan, 2016). Kata tauhid berasal dari bahasa Arab wahdah yang
berarti satu. Dalam konteks keagamaan, tauhid merujuk pada keyakinan bahwa hanya ada
satu Tuhan yang berhak disembah, yaitu Allah (As-Sabuni, 1991; Abduh, 1925). Konsep ini
memiliki beberapa aspek penting yang dijelaskan oleh para ulama klasik dan kontemporer
(Al-Ash'ari, 1998; Al-Tahawi, 2005).
a. Tauhid Rububiyah
Mengakui bahwa Allah adalah Pencipta, Pemelihara, dan Penguasa alam semesta
(Ibn Abd al-Wahhab, 1996, 2004). Segala sesuatu yang ada di dunia ini merupakan

1144  SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

ciptaan-Nya dan berada di bawah kekuasaan-Nya. Tauhid Rububiyah adalah keyakinan
bahwa Allah satu-satunya Tuhan yang menciptakan, memiliki, dan mengatur seluruh
alam semesta (Ibn Taimiyyah, 1983).

Konsep ini mengajarkan bahwa semua yang ada langit, bumi, manusia, dan seluruh
makhluk diciptakan oleh Allah, dan semuanya berada di bawah kekuasaan serta
pengaturan-Nya (Shihab, 2002). Tidak ada satu pun yang luput dari kehendak dan
pengawasan-Nya. Dalam Al-Qur'an, ajaran ini ditegaskan melalui banyak ayat yang
menjelaskan bahwa Allah adalah Pencipta dan Penguasa segala sesuatu, yang mengatur
alam semesta dengan sempurna (QS. Al-Fatihah: 2; QS. Al-An'am: 102).

Menurut Woodward (2011) dan Ricklefs (2012), pemahaman tentang Tauhid
Rububiyah dalam konteks Muslim Jawa sering kali mengalami akulturasi dengan konsep
lokal tentang kekuasaan Tuhan, namun esensi keesaan Allah tetap dipertahankan. Hefner
(2011) menambahkan bahwa meskipun ada variasi dalam praktik keagamaan, konsep
dasar tentang Allah sebagai Pencipta tunggal tetap menjadi fondasi keimanan Muslim
Indonesia.

b. Tauhid Uluhiyah

Menyatakan bahwa hanya Allah yang berhak disembah (Ibn Abd al-Wahhab, 1996,
2004; Al-Fauzan, 2016). Artinya, seluruh bentuk ibadah, doa, dan pengabdian harus
ditujukan hanya kepada Allah, tanpa menyekutukan-Nya dengan apa pun. Tauhid
Uluhiyah (juga disebut tauhid ibadah) adalah keyakinan bahwa hanya Allah yang pantas
disembah (Ibn Taimiyyah, 1983). Artinya, semua bentuk ibadah seperti sholat, doa,
puasa, berzikir, dan lainnya harus ditujukan hanya kepada Allah, bukan kepada siapa pun
atau apa pun selain-Nya (As-Sabuni, 1991).

Dalam Al-Qur'an, Allah dengan jelas mengajarkan bahwa ibadah hanya boleh
diberikan kepada-Nya (QS. Al-Fatihah: 5; QS. Al-Bayyinah: 5). Tidak boleh menyembah
malaikat, nabi, orang suci, benda, atau kekuatan gaib (Al-Ash'ari, 1998; Al-Tahawi,
2005). Semua bentuk penghambaan selain kepada Allah ditolak dalam Islam. Tauhid
Uluhiyah adalah bagian penting dalam ajaran Islam dan menjadi dasar utama dalam
menjalankan ibadah.

Penelitian Howell (2001) dan Daniels (2009) menunjukkan bahwa dalam praktik
keagamaan Muslim Jawa, terdapat tantangan dalam memahami Tauhid Uluhiyah secara
murni karena pengaruh tradisi lokal yang kadang melibatkan penghormatan berlebihan
terhadap makhluk selain Allah. Namun, Beatty (1999) menegaskan bahwa mayoritas
Muslim Jawa tetap mempertahankan prinsip dasar bahwa hanya Allah yang berhak
disembah, meskipun ekspresi spiritualitasnya bervariasi.

. Tauhid Asma wa Sifat

Mengakui bahwa Allah memiliki nama-nama dan sifat-sifat yang sempurna (Ibn
Taimiyyah, 1983; Al-Ghazali, 1993). Dalam hal ini, umat Islam diajarkan untuk
memahami dan meyakini sifat-sifat Allah yang tercantum dalam Al-Qur'an dan hadis,

1145  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

tanpa menyamakan atau menyerupakan-Nya dengan makhluk apa pun (QS. Asy-Syura:
11).

Tauhid Asma' wa Sifat merupakan konsep dasar dalam ajaran Islam yang berkaitan
dengan keesaan Allah dalam nama-nama (asma’) dan sifat-sifat-Nya (Al-Ash'ari, 1998).
Kata tauhid berasal dari bahasa Arab yang berarti pengesaan atau menyatukan. Dalam
konteks ini, Tauhid Asma' wa Sifat menekankan bahwa Allah memiliki nama-nama dan
sifat-sifat yang khusus bagi-Nya, yang tidak dimiliki oleh makhluk mana pun (Al-
Tahawi, 2005).

Konsep ini mencakup keyakinan bahwa: Allah memiliki nama-nama yang indah
(Asmaul Husna) dan sifat-sifat yang sempurna (Shihab, 2002). Umat Islam wajib
meyakini nama dan sifat Allah sebagaimana yang disebutkan dalam Al-Qur'an dan Hadis,
tanpa mengubah maknanya, menyamakan-Nya dengan makhluk, atau menolaknya (Ibn
Abd al-Wahhab, 2004).

Perspektif Tauhid terhadap Konsep Manunggaling Kawula Gusti
1. Tauhid sebagai Landasan

Dalam Islam, dasar keimanan adalah Tauhid, yaitu meyakini bahwa Allah itu Esa,
tidak ada yang menyamai-Nya, dan hanya Dia yang layak disembah (Ibn Taimiyyah, 1983;
Al-Fauzan, 2016). Kemudian, dalam konteks Manunggaling Kawula Gusti, pengalaman
menyatu itu bukan berarti manusia menjadi Tuhan (Simuh, 1995; Zoetmulder, 1990). Bukan
menyatu secara fisik atau zat, tapi lebih kepada merasakan Allah selalu hadir dalam setiap
aspek kehidupan di hati, dalam pikiran, dalam pekerjaan, bahkan dalam diam (Hariwijaya,
2009).

Ini sejatinya adalah penghayatan tauhid yang mendalam (Al-Qushayri, 2007; Al-
Taftazani, 2005). Seorang hamba menyadari bahwa semua yang ia lakukan adalah bagian
dari ketaatan kepada Allah, dan hidupnya diarahkan sepenuhnya untuk Allah (Nasr, 1991).
Dalam momen seperti itu, seseorang merasa sangat dekat dengan Allah, merasa dicintai dan
mencintai-Nya (Schimmel, 1975).

Menurut Woodward (1989, 2011), dalam tradisi Muslim Jawa, konsep kedekatan
spiritual dengan Tuhan memang mengambil bentuk yang unik, namun tetap dalam kerangka
tauhid yang benar jika dipahami secara proporsional. Beatty (1999) dan Geertz (1976)
mencatat bahwa interpretasi lokal terhadap ajaran Islam di Jawa menciptakan spektrum
praktik keagamaan yang luas, dari yang sangat ortodoks hingga yang lebih sinkretis.

2. Konsep Fana' dalam Tasawuf Islam
Dalam tradisi sufi atau mistik Islam, ada satu konsep penting yang disebut fana’, yang
artinya sirna atau lenyapnya diri (Al-Qushayri, 2007; Al-Taftazani, 2005). Tapi bukan tubuh
yang lenyap, melainkan ego rasa "aku" dalam diri manusia (Schimmel, 1975; Sells, 1996).
Jadi begini: ketika seseorang benar-benar mendekat kepada Allah lewat zikir, ibadah,
dan renungan mendalam, lama-kelamaan dia tidak lagi merasa "aku yang melakukan ini",
melainkan semuanya atas kehendak Allah (Al-Ghazali, 1993; Nasr, 1991). Dia tidak merasa

1146  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

hebat karena ibadahnya, tidak sombong karena amalnya, bahkan tidak merasa punya apa-
apa lagi karena semua berasal dari Allah dan untuk Allah (Chittick, 1989; Murata & Chittick,
1994).

Dalam keadaan spiritual yang seperti ini, yang terasa hanya kehadiran Allah
(Nicholson, 1921). Tokoh sufi seperti Al-Hallaj dan Ibn Arabi pernah mengalami kondisi
ini. Mereka menyampaikan pengalaman spiritual yang sangat dalam, sampai-sampai Al-
Hallaj berkata, "Ana al-Haqq" (Akulah Kebenaran). Bukan karena dia merasa menjadi
Tuhan, tapi karena kesadarannya sepenuhnya tenggelam dalam kehadiran Allah. Ego lenyap,
yang tinggal hanya cinta dan kesadaran akan Allah (Schimmel, 1975; Sells, 1996).

Penelitian van Bruinessen (2013) dan Howell (2001) menunjukkan bahwa tradisi
tasawuf di Indonesia, khususnya konsep fanda’, memiliki kesamaan struktural dengan konsep
Manunggaling Kawula Gusti, meskipun tetap ada perbedaan teologis fundamental. Burhani
(2018) menambahkan bahwa pemahaman tentang fana' dalam konteks kebatinan Jawa
sering kali mengalami reinterpretasi yang perlu dikaji secara kritis dari perspektif ortodoksi
Islam.

3. Konsep Wilayah dan Qurb (Kedekatan Spiritual)

Islam juga mengenal konsep wilayah (kewalian) dan qurb (kedekatan dengan Allah)
(Al-Qushayri, 2007; Al-Taftazani, 2005). Artinya, ada tingkatan-tingkatan dalam kedekatan
seorang hamba dengan Allah. Semakin seseorang mendekat melalui amal, ibadah, dan
keikhlasan, semakin dekat pula dia dengan Allah. Ini disebut magamat (tahapan spiritual)
(Schimmel, 1975; Nasr, 1991).

Orang-orang yang mencapai tingkat ini disebut wali Allah. Mereka tidak maksum
(bebas dosa seperti nabi), tapi mereka punya hubungan yang sangat istimewa dengan Allah
(Al-Qushayri, 2007).

Dalam sebuah hadis Qudsi, Allah berfirman: "Hamba-Ku terus mendekat kepada-Ku
dengan amalan-amalan sunnah sampai Aku mencintainya. Jika Aku telah mencintainya,
maka Aku menjadi pendengarannya yang dia dengar dengannya, penglihatannya yang dia
melihat dengannya..." (HR. Bukhari)

Menurut Howell (2001) dan Millie (2017), konsep kewalian dalam Islam Indonesia
sangat kuat dan berpengaruh dalam membentuk praktik keagamaan masyarakat, termasuk
dalam tradisi Kejawen. Woodward (1989) mencatat bahwa kultus wali di Jawa
mencerminkan pemahaman lokal tentang kedekatan spiritual, meskipun kadang melampaui
batas-batas yang diakui dalam ortodoksi Islam.

Tabel 2. Titik Temu dan Perbedaan

Tauhid Islam (Ahlus
Aspek M ling Kawula Gusti
spe anunggaling Kawula Gusti Sunnah)
Tuhan dan Bisa "bersatu" dalam kesadaran  Terpisah secara hakiki, manusia
Manusia atau pengalaman batin hanya bisa mendekat (tagarrub)

1147  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS @)
KEJAWEN
Choirul Anwar et al
DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
Tauhid Islam (Ahlus
Aspek Manunggaling Kawula Gusti
P ggating Sunnah)
Tujuan Mencapai kesadaran ilahiah Menghambakan diri secara murni
Spiritual dalam diri kepada Allah
Bahasa Simbolis, mistik, penuh Tegas, berbasis wahyu dan syariat
Spiritualitas metafora

Tabel 3. Perbedaan Teologis Antara Kejawen dan Islam Tauhid

Aspek Kejawen Islam (Tauhid/Ahlus Titik Temu
Sunnah) (Spiritualitas)

Konsep Tuhan disebut sebagai Allah adalah Tuhan Keduanya mengakui

Ketuhanan  Sang Hyang Tunggal Yang Esa, Mahasuci, Tuhan sebagai pusat

(Tauhid) atau Gusti. Kadang dan tidak menyerupai dari segala eksistensi
bersifat  impersonal makhluk. dan sumber
atau simbolik. (Tawhidullah) kehidupan.

Hubungan = Manunggaling Pemisahan mutlak: Sama-sama

Tuhandan  Kawula Gusti — Tuhan adalah Pencipta, menekankan

Makhluk potensi penyatuan manusia adalah ciptaan. pentingnya kedekatan
batin antara manusia Tidak bisa bersatu secara batin (tagarrub)
dan Tuhan. hakiki. dengan Tuhan.

Jalan Melalui tirakat, tapa, Melalui ibadah, zikir, Sama-sama

Spiritual semedi, olah rasa, dan tafakur, muhasabah, dan menekankan

(Laku Batin) pengosongan diri fana’  (menghilangkan keikhlasan, kesadaran
(pengendalian nafsu). ego diri karena Allah). diri, dan penyucian

batin.

Tujuan Kembali kepada Melalui ibadah, zikir, Sama-sama

Akhir Sangkan  Paraning tafakur, muhasabah, dan menekankan
Dumadi  (asal-mula fana’  (menghilangkan keikhlasan, kesadaran
penciptaan) — ego diri karena Allah). diri, dan penyucian
menyatu dengan batin.
sumber Ilahi.

KESIMPULAN

Penelitian ini menemukan bahwa ajaran Manunggaling Kawula Gusti dalam tradisi
Kejawen mengandung nilai spiritual luhur seperti penyucian jiwa dan kedekatan batin
dengan Tuhan melalui proses kesadaran diri, namun secara kritis bertentangan dengan tauhid
Islam jika dipahami sebagai penyatuan esensial antara hamba dan Gusti, karena Islam
menegaskan pemisahan mutlak antara Khaliq dan makhluk sebagaimana ditegaskan dalam
Al-Qur'an (QS. Al-Ikhlas dan QS. Asy-Syura: 11). Titik temu terletak pada semangat fana'
tasawuf Sunni seperti konsep qurb dan ma'rifat yang menekankan penghambaan total tanpa

1148  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

hulil atau ittihad, sehingga ajaran ini dapat diakomodasi sebagai ekspresi budaya jika difilter
dengan akidah tauhid yang murni. Implikasi praktisnya bagi umat Islam Jawa adalah
mengadopsi nilai-nilai lokal secara bijaksana melalui reinterpretasi simbolik ala Sunan
Kalijjaga dan Syekh Siti Jenar, guna memperkaya spiritualitas tanpa menyimpang dari
syariat.

Meskipun demikian, keterbatasan penelitian ini terletak pada pendekatan studi literatur
yang bersifat normatif-teoritis, sehingga kurang menangkap dinamika praktik lapangan di
komunitas Kejawen kontemporer. Penelitian selanjutnya disarankan menggunakan metode
etnografi atau wawancara mendalam untuk menggali persepsi masyarakat Muslim Jawa
terhadap konsep ini, serta kajian komparatif dengan tasawuf Nusantara lain seperti Hamzah
Fansuri, guna memperluas implikasi pendidikan akidah di pesantren dan universitas Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Abduh, M. (1925). Risalah al-tawhid. Dar al-Manar.

Al-Ash‘ari, A. H. (1998). Al-Ibanah ‘an usiil al-diyanah. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Fauzan, S. b. F. b. A. (2016). Kitab tauhid. Darul Hagq.

Al-Ghazali, A. H. (1993). Tahafut al-falasifah. Dar al-Ma‘rifah.

Al-Qaradawi, Y. (1994). Thaqafatuna bayna al-infitah wa al-inghilaq. Dar al-Shuriigq.

Al-Qushayri, A. Q. (2007). Al-risalah al-qushayriyyah f1 ‘ilm al-tasawwuf. Dar al-Khayr.

Al-Sabuni, M. A. (1991). ‘Aqidah al-Islam wa ustisuha. Dar al-Sabuni.

Al-Taftazani, A. W. A. G. (2005). Al-tasawwuf al-Islam1: Al-nazariyyah wa al-madhhab.
Dar al-Thaqafah al-‘Arabiyyah.

Al-Tahawi, A. J. (2005). Al-‘aqidah al-tahawiyyah. Dar al-Fikr.

Beatty, A. (1999). Varieties of Javanese religion: An anthropological account. Cambridge
University Press.

Burhani, A. N. (2018). Islam Nusantara: Dari ummah ke bangsa. Mizan.

Chittick, W. C. (1989). The Sufi path of knowledge: Ibn al-‘Arabi’s metaphysics of
imagination. State University of New York Press.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Daniels, T. P. (2009). Islamic spectrum in Java. Indonesia and the Malay World, 37(107),
59-81. https://doi.org/10.1080/13639810802704780

De Graaf, H. J., & Pigeaud, T. G. T. H. (1985). Kerajaan-kerajaan Islam pertama di Jawa.
Grafiti Pers.

Emzir. (2011). Metodologi penelitian kualitatif: Analisis data. Rajawali Pers.

Endraswara, S. (2006). Mistik kejawen: Sinkretisme, simbolisme, dan sufisme dalam budaya
spiritual Jawa. Narasi.

Endraswara, S. (2016). Filsafat kejawen. Narasi.

Fealy, G., & White, S. (Eds.). (2008). Expressing Islam: Religious life and politics in
Indonesia. Institute of Southeast Asian Studies.

Formichi, C. (2012). Islam and the making of the nation. Brill.

1149  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

Geertz, C. (1976). The religion of Java. University of Chicago Press.

Hariwijaya, M. (2009). Tasawuf Jawa: Ajaran dan metode penyatuan diri dalam
Manunggaling Kawula Gusti. Narasi.

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton
University Press.

Hoesterey, J. B. (2015). Rebranding Islam. American Ethnologist, 42(1), 146—160.
https://doi.org/10.1111/amet. 12118

Howell, J. D. (2001). Sufism and the Indonesian Islamic revival. The Journal of Asian
Studies, 60(3), 701-729. https://doi.org/10.2307/2700107

Ibn ‘Abd al-Wahhab, M. (1996). Kitab al-tawhid. Dar al-Salam.

Ibn Taimiyyah, A. (1983). Majmii‘ al-fatawa (Vol. 2). Maktabah al-Riyadh al-Hadithah.

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.).

SAGE Publications.
LSF Discourse. (2023, October 19). Manunggaling Kawula Gusti: Etika dan spiritualitas
Jawa sehari-hari. https://1sfdiscourse.org/manunggaling-kawula-gusti-

etikadanspiritualitas-jawa-sehari-hari/

Magnis-Suseno, F. (1997). Javanese ethics and world-view. Gramedia.

Madjid, N. (1992). Islam, doktrin, dan peradaban. Paramadina.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative data analysis (3rd ed.). SAGE
Publications.

Millie, J. (2017). Islamic preaching and women’s empowerment. Journal of Islamic Studies,
28(3), 324-348. https://doi.org/10.1093/jis/etx021

Mulder, N. (2001). Mistisisme Jawa: Ideologi di Indonesia. LKiS.

Murata, S., & Chittick, W. C. (1994). The vision of Islam. Paragon House.

Nasr, S. H. (1991). Sufi essays. State University of New York Press.

Nasution, H. (1986). Teologi Islam. UI Press.

Nicholson, R. A. (1921). Studies in Islamic mysticism. Cambridge University Press.

Poedjosoedarmo, S. (2002). Morfosintaksis bahasa Jawa. Gadjah Mada University Press.

Purwadi. (2005). Wirid 8 pangkat kejawen. Gelombang Pasang.

Purwadi. (2007). Kamus ungkapan bahasa Jawa. Media Abadi.

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and its opponents in Java. NUS Press.

Robson, S. (2002). Javanese grammar for students. Monash University.

Schielke, S., & Debevec, L. (Eds.). (2012). Ordinary lives and grand schemes. Berghahn
Books.

Schimmel, A. (1975). Mystical dimensions of Islam. University of North Carolina Press.

Sells, M. A. (1996). Early Islamic mysticism. Paulist Press.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah (Vol. 15). Lentera Hati.

Sholikhin, M. (2003). Manunggaling Kawula Gusti: Filsafat kemanunggalan Syekh Siti
Jenar. Narasi.

Simuh. (1988). Mistik Islam Kejawen R.Ng. Ranggawarsita. UI Press.

Simuh. (1995). Sufisme Jawa: Transformasi tasawuf Islam ke mistik Jawa. Bentang Budaya.

1150  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

MANUNGGALING KAWULA GUSTI DALAM PRESPEKTIF

TAUHID ISLAM: KAJIAN KRITIS TERHADAP SPIRITUALITAS L
KEJAWEN

Choirul Anwar et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439

Simuh. (1999). Syekh Siti Jenar: Ajaran dan kontroversinya. Ombak.

Sugiyono. (2021). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta.

van Bruinessen, M. (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam. ISEAS
Publishing.

Wedhawati, et al. (2006). Tata bahasa Jawa mutakhir. Balai Bahasa Yogyakarta.

Widiyanto, A. (2016). The spiritual journey of Javanese Muslims. Sunan Kalijaga Press.

Woodward, M. R. (1989). Islam in Java. University of Arizona Press.

Woodward, M. R. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer. https://doi.org/10.1007/978-
94-007-0056-7

Zoetmulder, P. J. (1982). Old Javanese—English dictionary. KITLV.

Zoetmulder, P. J. (1990). Manunggaling Kawula Gusti. Gramedia Pustaka Utama.

Zoetmulder, P. J. (1995). Pantheism and monism in Javanese suluk literature. KITLV Press.

1151  STBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4439
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

