
 

 
 
 

SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026) 

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK  
785 

 

E-ISSN: 2809-8544 
 

TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 
 

TUMPENG ROBYONG AS A MANIFESTATION OF LOCAL WISDOM IN THE 

CUSTOMS AND CULTURE OF BEJILOR VILLAGE 
 

Aisah Farafishah1*, Yadi Suryadi2 

Universitas Negeri Semarang, Indonesia 

*Email Correspndence: aisahfarafishah@students.unnes.ac.id 

 

Abstract 

The Tumpeng Robyong tradition is a manifestation of local wisdom preserved by the people of Beji 

Lor Village as a traditional ritual and expression of socio-cultural life. This tradition not only 

conveys gratitude for sustenance and safety but also philosophical values, cultural symbols, and 

social functions that strengthen relationships among residents. This research uses a qualitative 

approach with a descriptive phenomenological method to explore the meaning and social function 

of the Tumpeng Robyong tradition from the perspective of its key participants. Data were collected 

through in-depth interviews with traditional leaders, community leaders, and residents involved in 

the ritual, supported by participant observation and visual documentation. The findings show that 

Tumpeng Robyong is a symbol of harmony between humans, nature, and God, as well as a medium 

for transmitting mutual cooperation, gratitude, solidarity, and cultural identity. This tradition plays 

a crucial role in maintaining social cohesion and the continuity of local wisdom amidst the 

challenges of modernization. 
 

Keywords: Tumpeng Robyong, local wisdom, phenomenology, Beji Lor Village, social function.  

 

Abstrak 

Tradisi Tumpeng Robyong merupakan wujud kearifan lokal yang dipertahankan oleh masyarakat 

Desa Beji Lor sebagai ritual adat dan ekspresi kehidupan sosial budaya. Tradisi ini tidak hanya 

mengandung makna syukur atas rezeki dan keselamatan, tetapi juga nilai filosofis, simbol budaya, 

serta fungsi sosial yang memperkuat hubungan antarwarga. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode fenomenologi deskriptif, bertujuan untuk menggali makna dan fungsi sosial 

tradisi Tumpeng Robyong dari perspektif masyarakat yang terlibat langsung. Data dikumpulkan 

melalui wawancara mendalam dengan tokoh adat, tokoh masyarakat, serta warga pelaksana, 

didukung oleh observasi partisipatif dan dokumentasi visual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

Tumpeng Robyong merupakan simbol harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan, serta sarana untuk 

menyampaikan nilai gotong royong, rasa syukur, solidaritas, dan identitas budaya. Tradisi ini 

memiliki peran penting dalam mempertahankan kohesi sosial dan kelangsungan kearifan lokal di 

tengah tantangan modernisasi. 
 

Kata kunci: Tumpeng Robyong, kearifan lokal, fenomenologi, Desa Beji Lor, fungsi sosial. 

 

PENDAHULUAN 

Kearifan lokal adalah suatu sistem pengetahuan yang diwariskan secara turun-temurun 

dalam suatu komunitas, yang mencakup nilai-nilai moral, etika, dan norma sosial. Sistem ini 

menjadi pedoman dalam menjalani kehidupan sehari-hari, serta berfungsi dalam menjaga 

keharmonisan antar individu dan masyarakat. Dalam masyarakat Indonesia, kearifan lokal 

merupakan warisan budaya yang tidak hanya berfungsi sebagai panduan dalam berinteraksi 

dengan sesama, tetapi juga mencerminkan cara pandang masyarakat terhadap alam dan 

lingkungan, serta hubungan manusia dengan Tuhan. Kearifan lokal lahir dari pengalaman 

hidup yang panjang dan penuh refleksi, di mana masyarakat mengadaptasi nilai-nilai 

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 

Aisah Farafishah et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409                                                                                                                                                           

  

 

 

786 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

tradisional dalam menghadapi perubahan yang datang, sekaligus mempertahankan aspek-

aspek inti yang dianggap vital dalam kehidupan mereka. 

Menurut Koentjaraningrat (1985), kearifan lokal mencerminkan adaptasi yang dinamis 

terhadap perubahan eksternal. Artinya, meskipun kearifan lokal seringkali terikat pada 

tradisi yang telah berlangsung lama, ia tetap mampu bertransformasi dan beradaptasi dengan 

tantangan baru yang muncul. Kearifan lokal tidak hanya menjadi alat untuk menjaga 

keseimbangan sosial dan ekologis, tetapi juga berfungsi sebagai basis dalam 

mempertahankan identitas budaya dan karakter masyarakat. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Clifford Geertz (1976) yang mengatakan bahwa budaya adalah suatu sistem 

makna yang digunakan untuk memberikan arah dan tujuan dalam kehidupan masyarakat. 

Dalam dunia pendidikan, kearifan lokal memiliki peran yang sangat besar. Pengenalan 

dan penanaman nilai-nilai kearifan lokal kepada peserta didik dapat membentuk karakter 

yang berakar pada tradisi dan budaya bangsa. Melalui pemahaman yang mendalam terhadap 

nilai-nilai yang terkandung dalam kearifan lokal, peserta didik dapat memperoleh rasa 

kebanggaan terhadap budaya mereka sendiri, serta mengembangkan sikap tanggung jawab 

sosial, kesadaran ekologis, dan sikap peduli terhadap pelestarian alam. Hal ini sangat penting 

dalam membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki 

karakter yang kuat berdasarkan nilai-nilai tradisional yang sudah terbukti mampu menjaga 

kelangsungan hidup masyarakat dalam menghadapi berbagai tantangan zaman. 

Selain itu, kearifan lokal juga berperan dalam menjaga kelestarian alam melalui 

pengelolaan sumber daya alam yang berbasis pada prinsip-prinsip tradisional yang sudah 

diterapkan oleh masyarakat selama berabad-abad. Sebagai contoh, dalam komunitas 

Ammatoa Kajang di Sulawesi Selatan, pengelolaan lahan dan hutan dilakukan berdasarkan 

sistem adat yang sangat mengedepankan keberlanjutan dan kelestarian alam. Nilai-nilai yang 

terkandung dalam sistem adat mereka mengajarkan pentingnya menjaga keseimbangan 

antara manusia dan alam, di mana alam dipandang sebagai entitas yang harus dihormati dan 

dijaga kelestariannya (Nur et al., 2022). Kearifan lokal semacam ini menunjukkan bahwa 

tradisi yang diwariskan secara turun-temurun memiliki kemampuan untuk melindungi 

lingkungan dan menjaga keberlanjutan hidup, yang sangat relevan dengan tantangan krisis 

lingkungan global yang dihadapi saat ini. 

Namun, seiring dengan pesatnya perkembangan modernisasi dan globalisasi, 

keberadaan dan pelestarian kearifan lokal menghadapi tantangan yang cukup besar. Proses 

urbanisasi yang cepat dan arus informasi yang deras dari luar seringkali menggeser nilai-

nilai tradisional yang telah ada selama berabad-abad. Generasi muda yang tumbuh di tengah 

kemajuan teknologi dan informasi, cenderung memiliki pola pikir yang lebih terbuka 

terhadap nilai-nilai global dan cenderung melupakan atau bahkan mengabaikan kearifan 

lokal. Oleh karena itu, ada kebutuhan mendesak untuk mengidentifikasi dan mengkaji 

kembali nilai-nilai kearifan lokal yang ada di masyarakat, agar tradisi-tradisi tersebut tetap 

relevan dan dapat diterima oleh generasi muda. 

Salah satu contoh tradisi yang sangat penting namun masih kurang dikenal oleh 

masyarakat luas adalah tradisi Tumpeng Robyong yang ada di Desa Beji Lor, Kabupaten 

Semarang. Tumpeng Robyong adalah sebuah tradisi adat yang telah diwariskan turun-

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 

Aisah Farafishah et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409                                                                                                                                                           

  

 

 

787 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

temurun oleh masyarakat Desa Beji Lor sebagai bagian dari ritual selamatan atau syukuran. 

Tradisi ini tidak hanya menjadi simbol rasa syukur kepada Tuhan dan alam atas hasil 

pertanian yang melimpah, tetapi juga sebagai sarana untuk mempererat hubungan sosial 

antarwarga, memperkuat solidaritas sosial, serta menjaga kesatuan dan keharmonisan dalam 

masyarakat. Lebih jauh lagi, Tumpeng Robyong menggambarkan hubungan yang harmonis 

antara manusia, alam, dan Tuhan, yang merupakan inti dari ajaran budaya Jawa. 

Meskipun tradisi ini memiliki makna yang sangat dalam, kenyataannya, tradisi 

Tumpeng Robyong semakin terancam kepunahannya, terutama karena kurangnya 

pemahaman dan apresiasi di kalangan generasi muda. Banyak di antara mereka yang melihat 

Tumpeng Robyong hanya sebagai kegiatan tahunan yang dilakukan secara otomatis tanpa 

memahami makna filosofis dan sosial yang terkandung di dalamnya. Padahal, Tumpeng 

Robyong mengandung banyak nilai yang sangat relevan dengan kondisi sosial saat ini, 

seperti gotong royong, rasa syukur, solidaritas, dan pelestarian alam. Oleh karena itu, sangat 

penting untuk melakukan penelitian lebih mendalam tentang tradisi ini, untuk menggali 

makna yang terkandung di dalamnya dan memahami bagaimana masyarakat Desa Beji Lor 

menafsirkan dan melestarikan tradisi ini dalam kehidupan mereka sehari-hari. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam tentang makna filosofis, 

simbolisme budaya, dan fungsi sosial dari tradisi Tumpeng Robyong di Desa Beji Lor. 

Melalui pendekatan fenomenologi deskriptif, penelitian ini akan menggali bagaimana 

masyarakat yang terlibat langsung dalam tradisi ini memaknai setiap elemen dalam prosesi 

Tumpeng Robyong, serta bagaimana tradisi ini berfungsi dalam mempererat hubungan sosial 

dan memperkuat identitas budaya masyarakat Desa Beji Lor. Pendekatan fenomenologi 

dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami pengalaman subjektif para pelaku 

tradisi ini, yang sangat bergantung pada konteks sosial dan budaya setempat. 

Selain itu, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pelestarian 

tradisi lokal, khususnya dalam mempertahankan nilai-nilai kearifan lokal yang terkandung 

dalam Tumpeng Robyong. Melalui pemahaman yang lebih dalam tentang makna dan fungsi 

sosial tradisi ini, diharapkan masyarakat dapat lebih menyadari pentingnya pelestarian 

kearifan lokal, serta dapat mengintegrasikan nilai-nilai tradisional ini ke dalam kehidupan 

sehari-hari mereka, khususnya dalam menghadapi tantangan globalisasi yang semakin 

mengancam eksistensi budaya lokal. 

Penelitian ini juga bertujuan untuk memberikan wawasan yang lebih luas tentang 

bagaimana tradisi Tumpeng Robyong berfungsi dalam memperkuat solidaritas sosial dan 

membangun kesadaran kolektif di masyarakat Desa Beji Lor. Tradisi ini bukan hanya sebagai 

ritual tahunan, tetapi juga sebagai sarana untuk membangun kesadaran sosial tentang 

pentingnya menjaga keharmonisan dalam masyarakat. Dengan melibatkan seluruh lapisan 

masyarakat dalam persiapan dan pelaksanaan Tumpeng Robyong, tradisi ini memperlihatkan 

betapa pentingnya prinsip gotong royong dalam menjaga kesejahteraan bersama. Oleh 

karena itu, pemahaman dan pelestarian tradisi ini harus terus dilakukan, agar nilai-nilai yang 

terkandung di dalamnya dapat diwariskan kepada generasi mendatang. 

 

 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 

Aisah Farafishah et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409                                                                                                                                                           

  

 

 

788 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian 

fenomenologi deskriptif. Pendekatan fenomenologi dipilih karena tujuan utama penelitian 

ini adalah untuk memahami makna subjektif yang terkandung dalam tradisi Tumpeng 

Robyong, serta untuk menggali pengalaman langsung dari masyarakat yang terlibat dalam 

pelaksanaan tradisi tersebut. Fenomenologi deskriptif yang dikembangkan oleh Edmund 

Husserl memungkinkan peneliti untuk menggali esensi dan makna dari suatu fenomena 

sosial, dalam hal ini tradisi Tumpeng Robyong, melalui perspektif orang-orang yang 

mengalaminya secara langsung. Pendekatan ini berfokus pada pengamatan mendalam 

terhadap pengalaman hidup informan, serta bagaimana mereka memaknai dan menafsirkan 

setiap aspek dari tradisi tersebut dalam konteks kehidupan mereka sehari-hari. 

Data dalam penelitian ini dikumpulkan melalui tiga teknik utama, yaitu wawancara 

mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi visual. Ketiga teknik ini saling 

melengkapi untuk mendapatkan pemahaman yang lebih holistik tentang tradisi Tumpeng 

Robyong. 

Wawancara mendalam dilakukan dengan tokoh adat, tokoh masyarakat, serta warga 

yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi Tumpeng Robyong. Informan utama dipilih 

menggunakan teknik purposive sampling, dengan kriteria informan yang memiliki 

pengetahuan mendalam dan pengalaman langsung dalam tradisi ini. Wawancara dilakukan 

secara semi-struktural, dengan panduan pertanyaan yang fleksibel agar informan dapat 

mengungkapkan pandangan dan pengalamannya secara bebas. Topik yang dibahas dalam 

wawancara meliputi: pemahaman informan tentang makna filosofis dan simbolisme dalam 

tradisi Tumpeng Robyong, pengalaman pribadi mereka dalam mengikuti prosesi Tumpeng 

Robyong, termasuk peran yang dimainkan dalam ritual tersebut, pandangan mereka 

mengenai fungsi sosial tradisi ini dalam mempererat hubungan antarwarga dan membangun 

solidaritas sosial, serta pendapat mereka tentang relevansi tradisi ini bagi generasi muda dan 

tantangan yang dihadapi dalam mempertahankan pelestariannya. 

Observasi partisipatif dilakukan dengan mengikuti prosesi Tumpeng Robyong di Desa 

Beji Lor. Peneliti berperan aktif dalam kegiatan tersebut untuk memahami secara langsung 

dinamika sosial dan simbolisme yang ada dalam tradisi ini. Selama observasi, peneliti 

mencatat berbagai aspek yang terkait dengan pelaksanaan tradisi, termasuk interaksi sosial 

antarwarga, proses persiapan tumpeng, dan ritus-ritus penting dalam prosesi kirab. Observasi 

ini juga mencakup analisis non-verbal, seperti ekspresi wajah, bahasa tubuh, dan simbolisme 

visual yang muncul dalam kegiatan tersebut. Hal ini bertujuan untuk menggali lebih dalam 

tentang pengalaman emosional dan sosial yang tidak selalu terungkap dalam wawancara. 

Dokumentasi visual berupa foto dan video diambil selama prosesi Tumpeng Robyong 

untuk mendukung hasil observasi dan wawancara. Dokumentasi ini mencatat setiap tahapan 

dalam ritual, termasuk persiapan tumpeng, proses kirab, dan pembagian tumpeng. Foto dan 

video ini juga berfungsi sebagai bahan analisis visual untuk mengidentifikasi simbol-simbol 

budaya yang terkandung dalam prosesi tersebut, seperti susunan makanan, tata letak 

tumpeng, dan atribut-atribut yang digunakan selama ritual. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 

Aisah Farafishah et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409                                                                                                                                                           

  

 

 

789 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Informan dalam penelitian ini dipilih berdasarkan kriteria purposive sampling, dengan 

tujuan untuk mendapatkan informan yang memiliki pengetahuan mendalam tentang tradisi 

Tumpeng Robyong dan terlibat langsung dalam pelaksanaannya. Informan utama terdiri dari 

tokoh adat, tokoh masyarakat, serta warga yang terlibat langsung dalam persiapan dan 

pelaksanaan tradisi ini, baik sebagai bagian dari panitia, pembuat tumpeng, maupun peserta 

dalam prosesi kirab. Jumlah informan ditentukan dengan menggunakan prinsip saturasi data, 

yaitu jumlah informan yang cukup untuk memperoleh data yang kaya dan komprehensif 

tanpa adanya informasi baru yang muncul dari wawancara lebih lanjut. Proses wawancara 

dilakukan secara fleksibel hingga data yang diperoleh sudah cukup untuk menggambarkan 

makna dan fungsi tradisi Tumpeng Robyong secara menyeluruh. 

Analisis data dalam penelitian ini mengikuti tahapan fenomenologi deskriptif yang 

dikembangkan oleh Edmund Husserl. Analisis ini berfokus pada pengidentifikasian esensi 

dan makna mendalam yang terkandung dalam pengalaman informan. Proses analisis data 

dilakukan dalam beberapa tahap, dimulai dengan epoche, yaitu proses penangguhan atau 

pengesampingan prasangka dan asumsi yang dimiliki peneliti terhadap fenomena yang 

diteliti. Peneliti berusaha menahan penilaian akademik dan pengalaman pribadi untuk dapat 

melihat fenomena secara murni dari perspektif masyarakat yang terlibat dalam tradisi 

Tumpeng Robyong. Hal ini dilakukan agar analisis yang dilakukan benar-benar 

mencerminkan pengalaman subjektif informan. 

Tahap selanjutnya adalah reduksi fenomenologis, di mana peneliti mengidentifikasi 

pernyataan-pernyataan signifikan yang muncul dari hasil wawancara dan observasi. 

Pernyataan ini kemudian dikelompokkan ke dalam tema-tema esensial yang 

menggambarkan inti dari pengalaman yang dialami oleh informan. Tema-tema ini dibagi 

menjadi dua kategori, yaitu tema tekstural yang menggambarkan pengalaman langsung yang 

dialami oleh informan, seperti ritual gotong royong, doa bersama, dan arak-arakan tumpeng, 

serta tema struktural yang menggambarkan bagaimana pengalaman tersebut dibentuk oleh 

nilai-nilai adat, kepercayaan leluhur, dan hubungan sosial yang diwariskan secara turun-

temurun. 

Setelah tema-tema esensial diidentifikasi, peneliti melakukan sintesis esensi untuk 

merumuskan makna mendalam yang terkandung dalam tradisi Tumpeng Robyong. Proses 

sintesis ini bertujuan untuk mengungkapkan esensi universal dari pengalaman masyarakat 

Desa Beji Lor terkait dengan tradisi ini, serta untuk menggambarkan bagaimana tradisi ini 

memperkuat rasa syukur, solidaritas sosial, dan keselarasan hubungan manusia dengan alam. 

Keabsahan data dijamin melalui triangulasi, baik triangulasi teknik maupun triangulasi 

sumber. Triangulasi teknik dilakukan dengan memadukan berbagai teknik pengumpulan 

data, yaitu wawancara, observasi, dan dokumentasi visual, untuk memastikan bahwa temuan 

penelitian tidak terdistorsi oleh bias metode. Selain itu, triangulasi sumber dilakukan dengan 

melibatkan berbagai informan dari latar belakang yang berbeda, untuk memastikan bahwa 

data yang diperoleh mencerminkan pengalaman yang beragam dan tidak terbatas pada satu 

perspektif saja. Untuk memastikan validitas dan reliabilitas data, dilakukan member 

checking kepada informan. Member checking dilakukan dengan mengirimkan temuan 

sementara kepada informan untuk mendapatkan konfirmasi apakah temuan yang diperoleh 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 

Aisah Farafishah et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409                                                                                                                                                           

  

 

 

790 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

sesuai dengan pengalaman mereka. Jika ada perbedaan atau ketidaksesuaian, peneliti akan 

melakukan klarifikasi dan penyesuaian data. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali makna filosofis, simbolisme budaya, dan 

fungsi sosial yang terkandung dalam tradisi Tumpeng Robyong di Desa Beji Lor. 

Berdasarkan wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi visual, temuan-

temuan utama dalam penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Tumpeng Robyong tidak 

hanya berfungsi sebagai ritual adat, tetapi juga memiliki peran yang sangat penting dalam 

memperkuat solidaritas sosial, menjaga hubungan harmonis antara manusia dan alam, serta 

mempertahankan identitas budaya masyarakat Desa Beji Lor. 

 

Sejarah Berdirinya Desa Beji Lor dan Awal Mula Tradisi Tumpeng Robyong 

Tumpeng Robyong berakar dari sejarah panjang masyarakat Desa Beji Lor yang 

dimulai sejak zaman dahulu kala, ketika sebuah rombongan migran dari Keraton Mataram 

tiba di daerah pegunungan yang kini menjadi lokasi Desa Beji Lor. Berdasarkan cerita turun-

temurun yang disampaikan oleh tokoh masyarakat, rombongan tersebut mendirikan 

pemukiman di sekitar mata air yang menjadi sumber kehidupan bagi mereka. Sebelum 

memulai proses pembukaan lahan, mereka mengadakan ritual selamatan sebagai bentuk rasa 

syukur atas keselamatan perjalanan yang telah mereka lalui. 

Tradisi Tumpeng Robyong yang pertama kali dilakukan oleh pendahulu mereka ini, 

pada awalnya, dimaksudkan sebagai ungkapan terima kasih kepada Tuhan, leluhur, dan alam 

atas segala keberkahan yang mereka terima. Proses pemilihan dan persiapan ritual ini sangat 

erat kaitannya dengan hubungan spiritual antara manusia dan alam, serta penghormatan 

terhadap kekuatan yang lebih tinggi. Tumpeng yang disusun dalam bentuk kerucut 

menggambarkan hubungan yang harmonis antara manusia dan alam, serta mencerminkan 

filosofi Jawa tentang kosmologi gunung sebagai tempat sakral. Gunung dalam pandangan 

masyarakat Jawa adalah tempat bersemayamnya dewa-dewa, dan sebagai simbol kesuburan 

serta kekuatan alam. Bentuk kerucut tumpeng ini juga melambangkan kemakmuran yang 

terus berkembang serta harapan agar seluruh masyarakat selalu diberikan kelimpahan rezeki. 

Ritual pertama kali dilakukan di bawah pohon beringin besar yang diyakini sebagai 

pohon sakral oleh masyarakat desa. Pohon beringin ini memiliki filosofi tersendiri sebagai 

simbol kehidupan, ketenangan, serta perlindungan dari leluhur. Upacara Tumpeng Robyong 

dimulai dengan penghormatan kepada alam melalui doa-doa yang dilantunkan oleh tokoh 

adat, yang kemudian diikuti dengan penyajian tumpeng besar berisi hasil bumi dari ladang 

warga desa. Sejak saat itu, tradisi ini menjadi bagian tak terpisahkan dari budaya masyarakat 

Desa Beji Lor. 

 

Makna Filosofis dan Kirab Tumpeng Robyong 

Makna filosofis dari Tumpeng Robyong sangat erat kaitannya dengan pandangan 

hidup masyarakat Desa Beji Lor yang mengutamakan keharmonisan antara manusia, alam, 

dan Tuhan. Tradisi ini merupakan wujud dari keyakinan mereka bahwa segala sesuatu yang 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 

Aisah Farafishah et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409                                                                                                                                                           

  

 

 

791 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

ada di dunia ini saling berhubungan dan saling bergantung satu sama lain. Bentuk kerucut 

tumpeng yang menyerupai gunung melambangkan kesuburan tanah, kemakmuran, dan 

hubungan spiritual yang erat dengan alam. Sebagai simbol kesatuan alam semesta, tumpeng 

ini mengingatkan masyarakat akan pentingnya menjaga keseimbangan alam dan berdoa 

untuk keselamatan serta kelimpahan hasil bumi. Bagi masyarakat Desa Beji Lor, kesuburan 

tanah tidak hanya diartikan sebagai hasil pertanian, tetapi juga sebagai kesejahteraan yang 

menyeluruh, baik fisik maupun spiritual. 

Secara lebih mendalam, bentuk kerucut ini juga menunjukkan bahwa Tumpeng 

Robyong bukan hanya sekadar simbol dari alam, tetapi juga dari tujuan hidup yang lebih 

tinggi. Bentuk gunung yang menjulang tinggi melambangkan pencapaian spiritual, yakni 

kedekatan manusia dengan Tuhan, yang menjadi sumber segala kehidupan dan rezeki. 

Puncak tumpeng yang tertinggi menandakan bahwa segala kegiatan manusia harus selalu 

didasari oleh rasa syukur dan keikhlasan dalam menghadapi kehidupan. Dalam hal ini, 

Tumpeng Robyong mengajarkan bahwa kemakmuran yang diperoleh tidak hanya bersumber 

dari usaha manusia, tetapi juga dari kehendak Tuhan yang harus diterima dengan lapang 

dada. 

Selama prosesi kirab Tumpeng Robyong, yang dimulai dari balai desa menuju sendang 

(mata air), terdapat berbagai tahapan yang masing-masing memiliki makna simbolis. Proses 

kirab ini diikuti oleh seluruh lapisan masyarakat desa, mulai dari tokoh adat, perangkat desa, 

hingga warga biasa yang membawa tumpeng mereka masing-masing. Proses ini 

menggambarkan simbol kesatuan masyarakat yang bekerja sama dalam menjaga nilai-nilai 

adat dan tradisi yang telah diwariskan oleh leluhur. Seluruh lapisan masyarakat saling 

berpartisipasi dengan semangat gotong royong, yang merupakan ciri khas budaya Jawa yang 

telah ada sejak lama. Hal ini menunjukkan bahwa Tumpeng Robyong bukan hanya sekadar 

ritual simbolis, tetapi juga sebuah sarana penguatan hubungan sosial yang lebih dalam 

antarwarga desa. 

Puncak dari prosesi kirab adalah pemotongan tumpeng oleh tokoh agama atau 

pemimpin adat, yang menjadi simbol penghormatan kepada para leluhur, tokoh adat, dan 

orang-orang yang memiliki peran penting dalam kehidupan sosial dan budaya desa. 

Pemotongan tumpeng ini dilanjutkan dengan pembagian tumpeng kepada warga desa, yang 

melambangkan prinsip pembagian rezeki secara adil. Hal ini menggambarkan bahwa 

Tumpeng Robyong tidak hanya memperlihatkan hubungan vertikal antara manusia dan 

Tuhan, tetapi juga hubungan horizontal antara manusia dengan sesama, di mana setiap 

individu berhak mendapatkan bagian dari rezeki yang ada. 

 

Simbolisme dan Nilai Sosial dalam Tradisi Tumpeng Robyong 

Simbolisme dalam tradisi Tumpeng Robyong memainkan peran yang sangat penting 

dalam menggambarkan nilai-nilai sosial yang diyakini oleh masyarakat Desa Beji Lor. 

Selain bentuk kerucut yang melambangkan gunung, terdapat juga berbagai elemen lain yang 

memiliki makna mendalam, seperti lauk-pauk yang disusun di sekitar tumpeng. Setiap lauk, 

seperti ayam panggang, telur rebus, dan sayuran segar, mewakili nilai-nilai kehidupan yang 

harus dijaga dan dihormati. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 

Aisah Farafishah et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409                                                                                                                                                           

  

 

 

792 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Ayam panggang, misalnya, diartikan sebagai simbol kekuatan dan energi positif. 

Ayam, yang dalam banyak budaya dianggap sebagai simbol keberanian, menunjukkan 

bahwa masyarakat harus memiliki tekad dan semangat dalam menghadapi tantangan hidup. 

Telur rebus yang diletakkan di puncak tumpeng melambangkan kesempurnaan hidup, 

menggambarkan bahwa setiap individu harus berusaha untuk menjadi pribadi yang utuh dan 

berbudi pekerti luhur. Sayuran segar, yang dihasilkan dari pertanian masyarakat setempat, 

melambangkan kesuburan serta keharmonisan antara manusia dan alam. Sayuran ini 

menunjukkan bahwa kehidupan yang baik hanya dapat dicapai jika manusia hidup 

berdampingan dengan alam secara harmonis dan tidak merusak ekosistem yang ada. 

Selain itu, janur kelapa yang digunakan untuk menghiasi tumpeng melambangkan niat 

yang tulus dan kemurnian hati dalam melaksanakan setiap tindakan. Janur kelapa adalah 

simbol dari ketulusan dan kemurnian dalam menjalani kehidupan. Hal ini mengajarkan 

bahwa setiap tindakan dalam kehidupan, baik dalam konteks sosial maupun spiritual, harus 

dilaksanakan dengan niat yang bersih dan hati yang ikhlas. 

Bunga-bunga wangi yang diletakkan di atas tumpeng melambangkan kesatuan dalam 

perbedaan. Bunga-bunga tersebut, meskipun memiliki jenis dan warna yang berbeda, dapat 

hidup berdampingan dengan harmonis, mencerminkan keberagaman masyarakat Desa Beji 

Lor yang tetap mampu bersatu dalam keragaman tersebut. Dalam konteks ini, Tumpeng 

Robyong mengajarkan nilai toleransi dan kerjasama sebagai landasan kehidupan sosial yang 

berkelanjutan. Hal ini sangat relevan dengan kondisi sosial di mana masyarakat, meskipun 

berasal dari latar belakang yang berbeda, harus tetap menjaga persatuan dan solidaritas. 

 

Fungsi Sosial Tradisi Tumpeng Robyong 

Tumpeng Robyong memiliki banyak fungsi sosial yang sangat relevan dengan 

kehidupan masyarakat Desa Beji Lor. Salah satunya adalah sebagai sarana penguatan 

solidaritas sosial. Tradisi ini melibatkan seluruh lapisan masyarakat dalam persiapannya, 

dari tahap musyawarah hingga pelaksanaan prosesi kirab. Dalam setiap tahapan ini, warga 

desa bekerja bersama-sama tanpa memandang status sosial atau usia, yang mencerminkan 

prinsip gotong royong yang telah lama menjadi bagian dari budaya Jawa. Hal ini semakin 

penting mengingat tantangan sosial yang dihadapi masyarakat modern, di mana seringkali 

terjadi kesenjangan sosial dan kurangnya rasa kebersamaan. 

Selain itu, Tumpeng Robyong berfungsi sebagai alat untuk mempererat hubungan 

antarwarga, memperkuat rasa saling memiliki, dan meningkatkan rasa tanggung jawab 

terhadap keberlanjutan tradisi budaya. Proses gotong royong dalam persiapan tumpeng dan 

prosesi kirab menumbuhkan rasa kebersamaan yang semakin langka dalam kehidupan 

masyarakat modern. Selain itu, dengan melibatkan generasi muda dalam pelaksanaan ritual 

ini, tradisi ini juga menjadi media penting dalam mentransfer nilai-nilai budaya kepada 

generasi penerus. 

Tradisi Tumpeng Robyong juga memiliki peran dalam menjaga keberlanjutan identitas 

budaya masyarakat Desa Beji Lor. Di tengah arus globalisasi dan modernisasi yang semakin 

cepat, tradisi ini menjadi simbol ketahanan budaya yang mengakar pada masyarakat desa. 

Meskipun masyarakat semakin terpapar oleh budaya asing melalui media dan teknologi, 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 

Aisah Farafishah et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409                                                                                                                                                           

  

 

 

793 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Tumpeng Robyong tetap menjadi tradisi yang mampu menyatukan masyarakat dalam 

menjaga nilai-nilai adat dan warisan budaya lokal. 

 

Tantangan dan Pelestarian Tumpeng Robyong 

Meskipun Tumpeng Robyong memiliki peran yang sangat penting dalam mempererat 

hubungan sosial dan melestarikan kearifan lokal, tradisi ini menghadapi tantangan besar 

dalam hal pelestariannya, terutama di kalangan generasi muda. Sebagian besar generasi 

muda di Desa Beji Lor tidak memahami sepenuhnya makna filosofis dan sosial yang 

terkandung dalam tradisi ini. Mereka cenderung melihat Tumpeng Robyong hanya sebagai 

kegiatan adat tahunan yang dilaksanakan begitu saja tanpa memahami kedalaman nilai-nilai 

yang diajarkan melalui ritual tersebut. 

Untuk itu, penting untuk melibatkan generasi muda dalam proses pelestarian Tumpeng 

Robyong, tidak hanya dengan cara mempertahankan bentuk ritualnya, tetapi juga dengan 

mengedukasi mereka mengenai makna yang terkandung dalam setiap elemen ritual tersebut. 

Hal ini dapat dilakukan melalui pendidikan budaya yang melibatkan generasi muda secara 

langsung dalam persiapan dan pelaksanaan prosesi Tumpeng Robyong, sehingga mereka 

dapat merasakan secara langsung nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi ini. 

 

KESIMPULAN 

Tradisi Tumpeng Robyong di Desa Beji Lor menunjukkan bahwa kearifan lokal masih 

dijalani dan dianggap penting oleh masyarakat. Tradisi ini tidak hanya hadir sebagai ritual 

adat, tetapi sebagai ruang bersama yang menyatukan warga dalam kebersamaan, kerja 

kolektif, dan rasa saling memiliki. Tumpeng robyong dimaknai sebagai perlambang 

kebersamaan warga yang berbondong-bondong, harapan akan kemakmuran dan kesuburan, 

permohonan keselamatan, serta tekad menjaga persatuan dan kesatuan desa. Seluruh proses 

pelaksanaannya, mulai dari musyawarah, gotong royong, hingga prosesi kirab, menjadi 

sarana penguatan solidaritas sosial dan kepercayaan antarwarga. Tradisi ini juga menegaskan 

hubungan yang harmonis antara manusia, alam, dan Tuhan sebagai dasar kehidupan 

masyarakat. Temuan penelitian menunjukkan adanya kecenderungan menurunnya 

pemahaman generasi muda terhadap makna filosofis tradisi ini, sehingga pelestarian tidak 

cukup hanya mempertahankan bentuk ritualnya. Tumpeng Robyong perlu terus dihidupkan 

sebagai media pewarisan nilai, penguatan identitas budaya, dan benteng sosial masyarakat 

Desa Beji Lor agar tetap kokoh menghadapi perubahan zaman, karena dengan menjaga 

tradisi ini tetap hidup dan dimaknai, masyarakat tidak hanya melestarikan warisan leluhur, 

tetapi juga merawat cara hidup yang menjunjung kebersamaan, keseimbangan dengan alam, 

dan nilai spiritual sebagai fondasi kehidupan bersama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Creswell, J., & Poth, C. (2013). Qualitative Inquiry and Research Design. 

Daniah, O. :, Tarbiyah, F., Keguruan, D., & Ar-Raniry, U. (2019). NILAI KEARIFAN 

LOKAL DIDONG DALAM UPAYA PEMBINAAN KARAKTER PESERTA 

DIDIK. 

Geertz, C. (1976). THE RELIGION OF JAVA. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


TUMPENG ROBYONG SEBAGAI MANIFESTASI KEARIFAN 

LOKAL DALAM ADAT DAN BUDAYA DESA BEJILOR 

Aisah Farafishah et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409                                                                                                                                                           

  

 

 

794 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 5 NO.2 (2026)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Guest, Greg, Arwen Buncen, & Laura Johnson. (2012). “How Many Interviews Are 

Enough? An Experiment with Data Saturation and Variability.” 

Husserl, E. (1970). The Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology: 

An Introduction to Phenomenological Philosophy. . 

Koentjaraningrat. (1985). Pengantar Ilmu Antropologi Koentaraningrat. 

Kurniawan, -, & Putra, S. (2023). Jurnal Manajemen Pendidikan dan Keislaman 

PENDIDIKAN BERBASIS KEARIFAN LOKAL: MENJAGA TRADISI DI ERA 

DIGITAL. http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/hijri 

Miles, Matthew B, A. Michael Huberman, & Johnny Saldana. (2014). Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. . 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. 

Nur, M. S., Zid, M., & Setiawan, C. (2022). Pengelolaan lahan dan ruang hutan dengan 

perspektif kearifan lokal komunitas Ammatoa Kajang sebagai usaha konservatif. 

Jurnal Pengelolaan Lingkungan Berkelanjutan (Journal of Environmental 

Sustainability Management), 90–105. https://doi.org/10.36813/jplb.6.2.90-105  

Pertiwi, S. A., Harjanto, R., Damayanti, N., Sari, Y., & Akib, S. (2023). Decoding the 

Meaning of Tumpeng in Roland Barthes’s Semiology Perspective. WACANA: Jurnal 

Ilmiah Ilmu Komunikasi, 392–399. https://doi.org/10.32509/wacana.v22i2.3553  

Pianto, H., Hadi, S., Nurcholis, A., Studi Pendidikan Sejarah, P., Tinggi Keguruan dan Ilmu 

Pendidikan, S., Guru Republik Indonesia Pacitan, P., Cut Nya, J., Timur, J., Studi 

Pendidikan Bahasa Inggris, P., Studi Adab Pada Fakultas Adab, P., Ushuludin 

Universitas Islam Negeri Sayid Ali Rahmatullah Tulungagung, dan, & Mayor Sujadi 

Timur No, J. (2022). TRADISI TUMPENGAN: SIMBOL KEHIDUPAN 

MASYARAKAT JAWA. In Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan (Vol. 27, 

Issue 1). https://e-journal.usd.ac.id/index.php/BandarMaulana 

Qolbi, N. (2022). RITUAL SLAMETAN SEBAGAI BENTUK AKULTURASI BUDAYA 

JAWA DAN ISLAM DALAM PERSPEKTIF ANTROPOLOGI. 6(1). 

Rusmaindra, A., Nulhakim, A. A., Zaman, B. F., Khoerunnisa, R., & Katering, M. I. (2025). 

Pemaknaan Nilai Gotong Royong dan Keberagaman Melalui Filosofi Nasi Tumpeng 

dalam Tradisi Selamatan Masyarakat Indonesia. 

Salim, A., & Aprison, W. (2024). Pendidikan Multikultural Berbasis Kearifan Lokal. In 

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia (Vol. 3, Issue 1). 

https://jpion.org/index.php/jpi22Situswebjurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

Sugiono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif. 

Syahputra, H., Islam Negeri Sumatera Utara, U., & Drajat, A. (2025). THE LIVING 

PHILOSOPHY OF TUMPENG: PRESERVING JAVANESE CULTURAL 

IDENTITY IN THE MODERN ERA Hasyimsyah Nasution. 

https://doi.org/10.30868/ei.v14i03.8957  

Yuni, E., Program, R., Batik, S. D.-4, Kriya, J., Rupa, S., & Desain, D. (2019). TUMPENG 

ROBYONG SEBAGAI SUMBER IDE PENCIPTAAN MOTIF BATIK UNTUK 

BUSANA PESTA WANITA (Vol. 16, Issue 01). 

Zainal, M., Muhammad, A. ;, Yani, T., & Sarmini, ; (2024). Comparative Study of Post-

Marriage Nationality Of Women in Legal Systems of Different Countries International 

Journal of Multicultural and Multireligious Understanding Analysis of Tumpeng 

Values in Social Studies Learning. https://doi.org/10.18415/ijmmu.v11i8.5912 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v5i2.4409
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

