Gihail Jourvrak

Jurnal llmiab Bidang Sosial, Ekonomi, ‘Budaya, Teknologi, dan ‘Pendidikan

E-ISSN: 2809-8544

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA
PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA

SINAMOT COMMUNICATIVE ACTS EVENTS IN THE TRADITIONAL WEDDING OF
THE SILITONGA FAMILY OF TOBA BATAK

Irma BR Silitonga'*, Ana Fitriana Poerana?, Fardiah Oktariani Lubis®
Universitas Singaperbangsa Karawang, Indonesia
Email: wiliyantairma42@gmail.com'*, ana.fitriana@fisip.unsika.ac.id?,
fardiah.lubis@fisip.unsika.ac.id?

Abstract

This study examines the communicative acts in the Sinamot tradition during Toba Batak traditional
weddings, particularly within the Silitonga family. The Sinamot tradition, often perceived as merely
an economic transaction, is actually a symbolic interaction process imbued with cultural, social, and
kinship identity meanings. Using Herbert Blumer's Symbolic Interaction Theory and Dell Hymes's
Communication Ethnography Approach (SPEAKING), this study aims to uncover the symbolic
meaning and role of Marhata Sinamot and the communication patterns in each stage of the Marhata
Sinamot negotiations. The method used is descriptive qualitative with data collection techniques
through in-depth interviews, observation, and documentation. The results of the study indicate that
the Sinamot event is not only a forum for negotiation, but also a means of forming collective identity
and preserving traditional values through the symbols and language used by the communicators.
Speech acts in this process reflect the social structure and power relations between the parties
involved, as well as being a reflection of the dynamics of Toba Batak culture.

Keywords: Sinamot, Batak Toba, Symbolic Interaction, Ethnography of Communication,
Communicative Acts, Culture, Traditional Marriage.

Abstrak

Penelitian ini membahas peristiwa tindak komunikatif dalam tradisi Sinamot pada pernikahan adat
Batak Toba khususnya dalam keluarga Silitonga. Tradisi Sinamot, yang sering dipersepsikan sebatas
transaksi ekonomi, sebenarnya merupakan proses interaksi simbolik yang sarat makna budaya,
sosial, dan identitas kekerabatan. Menggunakan Teori Interaksi Simbolik dari Herbert Blumer dan
Pendekatan Etnografi Komunikasi dari Dell Hymes (SPEAKING), penelitian ini bertujuan untuk
mengungkap makna dan peran simbolik Marhata Sinamot dan pola komunikasi dalam setiap tahapan
perundingan Marhata Sinamot. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan teknik
pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi dan dokumentasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa peristiwa Sinamot tidak hanya menjadi ajang dalam negosiasi, tetapi juga
sarana pembentukan identitas kolektif dan pelestarian nilai adat melalui simbol dan bahasa yang
digunakan para pelaku komunikasi. Tindak tutur dalam proses ini mencerminkan struktur sosial dan
relasi kuasa antar pihak yang terlibat, sekaligus menjadi cermin dari dinamika budaya Batak Toba.

Kata kunci: Sinamot, Batak Toba, Interaksi Simbolik, Etnografi Komunikasi, Tindak Komunikatif,
Budaya, Pernikahan Adat.

PENDAHULUAN

Indonesia adalah negara yang majemuk dengan beragam suku, bangsa, ras, budaya,
agama, dan bahasa. Berdasarkan Badan Pusat Statistik Indonesia, saat ini pada pertengahan
Tahun 2025, jumlah penduduk di Indonesia mencapai lebih dari 284 Juta Jiwa dengan lebih
dari 1300 kelompok etnik, lebih dari 700 bahasa, dan dengan 6 agama yang diakui di
Indonesia. Jumlah penduduk yang massif dan tersebar di berbagai wilayah di Indonesia,
membentuk keragaman budaya yang kompleks dan dinamis. Keragaman budaya ini

SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025) 3769


https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA G
Irma BR Silitonga et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676

menimbulkan kekuatan, juga tantangan yang membentuk bangsa Indonesiapada saat ini
(Herman et al., 2022). Setiap pulau, provinsi, hingga daerah di Indonesia, masing- masing
memiliki lingkungan geografis yang berbeda-beda, yang menciptakan keragaman budaya
dan adat-istiadat daerahnya sendiri-sendiri. Budaya dan adat istiadat tersebut kemudian terus
dijaga dan dilaksanakan secara turun- menurun serta menjadi tradisi di suatu daerah (Munthe
et al., 2022; Purba et al., 2023).

Sebuah ritual merupakan tradisi yang diturunkan dari generasi ke generasi. Kata
“tradisi” berasal dari bahasa Latin yaitu traditio yang berarti “diteruskan” atau “kebiasaan”
(Rahmawati et al., 2025). Dalam pengertian paling sederhana tradisi adalah sesuatu yang
dilakukan sejak lama dan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok masyarakat
biasanya dikaitkan dengan nilai budaya, waktu atau agama yang sama. Tradisi memiliki
simbol dan makna yang diwariskan turun-temurun bukan hanya sebagai bentuk kebiasaan
tetapi juga sebagai media komunikasi budaya yang sarat nilai dan ekspresi social (Herman
et al., 2025).

Salah satu wujud nyata dari pengakuan dan penghormatan terhadap pelestarian budaya
di Indonesia dapat dilihat dalam berbagai tradisi adat yang masih dipraktikkan hingga saat
ini salah satunya yaitu pernikahan adat.

Indonesia memiliki bahasa persatuan untuk memudahkan komunikasi antar suku dan
ras di Indonesia, yaitu Bahasa Indonesia. Atas keragaman budaya di Indonesia, terdapat
sebuah semboyan, yaitu semboyan “Bhineka Tunggal Ika” yang berarti, meskipun berbeda-
beda namun tetap satu tujuan. Negara Indonesia mengakui dan menghormati pemerintahan
daerah yang bersifat khusus dan masyarakat hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya
(Siahaan et al., 2024). Keragaman di Indonesia tidak hanya dijaga, tetapi juga diberi tempat
untuk hidup dan terus berkembang di tengah masyarakat. Salah satu wujud nyata dari
pengakuan dan penghormatan terhadap pelestarian budaya di Indonesia dapat dilihat dalam
berbagai tradisi adat yang masih dipraktikkan hingga saat ini, salah satunya yaitu pernikahan
adat.

Salah satu contoh dari penikahan adat yang memiliki tradisi sendiri dan masih
dilakukan hingga saat ini adalah pernikahan adat Batak Toba. Pernikahan adat Batak Toba
tergolong ke dalam pernikahan eksogami, yang berarti bahwa kedua mempelai harus dari
marga yang berbeda dan kemudian membentuk suatu sistem kekerabatan baru (Sianipar et
al., 2022). Terdapat ratusan marga yang diakui secara adat oleh adat Batak Toba, salah
satunya adalah adat Silitonga.

Dalam pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga, dikatakan ideal apabila
pernikahan dilakukan antara laki-laki dengan anak perempuan saudara laki-laki yang berasal
dari pihak ibunya atau boru ni tulang na (pariban) atau bisa disebut cross cousin matrilinear.
Namun hal tersebut hanya anjuran dari orang tua yang boleh tidak dijalankan apabila sang
anak telah menemukan tambatan hatinya sendiri. Sistem keluarga yang dianut adalah sistem
patrilinear, dimana garis keturunan berasal dari pihak laki-laki. Hal tersebut dibuktikan
dengan marga yang digunakan oleh seorang anak merupakan marga yang berasal dari pihak
ayah.

3770 SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA G
Irma BR Silitonga et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676

Pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga memiliki makna, proses, struktur dan
konsekuensi adat yang berbeda jika dibandingkan dengan proses pernikahan yang diatur di
dalam UU Perkawinan, namun tetap sama dengan pernikahan adat Batak Toba.

Pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga mempunyai beberapa susunan proses
pernikahan, dimulai dari percakapan awal antar kedua keluarga mengenai pernikahan
(Marhusip), dilanjutkan dengan perundingan uang sinamot (Marhata Sinamot), lalu
dilakukan pertunangan di gereja (Martumpol), dilanjutkan dengan pengadaan pesta adat
(Pesta Ulaan Unjuk), selanjutnya adalah pemberian ulos (Mangulosi), dan diakhiri dengan
pengantaran pengantin wanita ke rumah pria (Pangoli Anak Baru).

Marhata Sinamot adalah salah satu prosesi yang penting dalam pernikahan adat Batak
Toba keluarga Silitonga yang bersifat sakral. Marhata Sinamot merupakan proses
komunikasi yang dilakukan dengan penuh rasa hormat dan formal mengenai sinamot yang
akan diberikan dari pihak laki-laki kepada pihak perempuan. Nilai sinamot biasanya akan
dirundingkan oleh kedua belah pihak, dengan beberapa pertimbangan seperti status sosial,
latar belakang pendidikan dan pekerjaan pihak perempuan, yang mana hal tersebut bersifat
kompleks dan harus memiliki pemahaman makna dan identitas sosial, budaya, dan adat
Batak Toba keluarga Silitonga.

Herbert Blumer dalam teorinya, Teori Interaksi Simbolik menyatakan jika makna
sosial tercipta melewati interaksi dan interpretasi yang dibuat secara individual maupun
kolektif terhadap simbol yang terbentuk. Marhata Sinamot kerap kali disalah artikan sebagai
uang “beli” pengantin perempuan. Padahal, sinamot merupakan simbol kesopanan,
penghormatan dan tanggung jawab dari pihak pria karena akan membawa pihak pengantin
perempuan untuk bergabung dengan marga pengantin pria, yang mana anak dari pasangan
tersebut di masa depan akan meneruskan marga dari pihak pria.

Berlandaskan latar belakang yang dipaparkan di atas, peneliti tertarik untuk meneliti
dan menganalisis permasalahan mengenai Bagaimana makna dan peran simbolik Marhata
Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga dan Bagaimana pola
komunikasi dalam setiap tahapan Marhata Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba
keluarga Silitonga, kedalam penelitian berjudul “Peristiwa Tindak Komunikatif Sinamot
Pada Pernikahan Adat Batak Toba Keluarga Silitonga”.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan etnografi
komunikasi yang berguna untuk menjelaskan dan memberikan pemahaman secara
mendalam mengenai pola penggunaan bahasa dalam konteks budaya pada tahapan Marhata
Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga untuk mencerminkan struktur
sosial, ragam bahasa dan nilai-nilai budaya yang hidup di tengah masyarakat Batak Toba.

Sebagai metode penelitian budaya etnografi komunikasi menuntut pengamatan
mendalam terhadap perilaku komunikasi dalam situasi alami (natural setting). Pendekatan
ini menggunakan teknik observasi partisipan, wawancara mendalam dan analisis dokumen
untuk memahami makna komunikasi sebagaimana dipahami oleh anggota komunitas itu
sendiri. Pendekatan ini dianggap paling relevan karena penelitian ini berfokus pada peristiwa

3771 SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA G
Irma BR Silitonga et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676

komunikasi yang berlangsung dalam konteks budaya dan adat, di mana simbol, bahasa dan
interaksi sosial memiliki makna yang sangat penting dalam membentuk pemahaman
terhadap tradisi Marhata Sinamot.

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua, yang merupakan data primer dan
data sekunder. Data primer diperoleh dari buku, artikel ilmiah, jurnal, dan dokumen lain
yang relevan dengan topik penelitian. Sementara itu, data sekunder diperoleh melalui
observasi langsung, wawancara mendalam, serta dokumentasi terhadap individu yang
terlibat dalam proses komunikasi sinamot. Narasumber utama dalam penelitian ini
merupakan tokoh keluarga Silitonga, Raja Parhata atau dapat dipanggil Bapak Sopar. Data
sekunder ini memiliki fungsi sebagai pelengkap untuk memperkuat analisis terhadap data
primer.

Adapun dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi
dan dokumentasi. Wawancara dilakukan untuk menggali persepsi, pengalaman, dan
pengetahuan para informan mengenai proses komunikasi sinamot. Observasi dilakukan
dengan hadir langsung pada kegiatan adat untuk mencatat interaksi verbal maupun non-
verbal yang berlangsung dalam situasi adat. Selain itu, dokumentasi seperti foto, catatan
lapangan, dan dokumen adat turut dikumpulkan sebagai data pendukung. Kombinasi dari
ketiga teknik ini memberikan gambaran utuh mengenai dinamika komunikasi dalam praktik
sinamot di tengah masyarakat Batak Toba.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Makna dan peran simbolik Marhata Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba
keluarga Silitonga

Kata Sinamot bermula dari bahasa Batak Toba yang diartikan sebagai barang yang
dipegang yang tidak akan lenyap selamanya atau tanda bahwa telah terjadi pernikahan.
Sinamot terbentuk dari tiga perbendaharaan kata yang merupakan gabungan tiga kata
menjadi satu kata, yaitu “si”, “na”, “mot”. “Si” adalah pengawal kata yang menjadikan kata
berikutnya sebagai bentuk benda. Sedangkan “na” adalah kata yang memberikan penekanan
pada kata utama. Terakhir, “mot” berarti bertahan hingga akhir zaman atau tidak akan lenyap
meski terpapar panas, hujan, dan lain sebagainya. Selain itu, “mot” juga bisa diartikan
sebagai kebaikan yang terus ada atau sifat baik yang bertahan hingga akhir zaman. Secara
umum, orang awam mengartikan sinamot sebagai sebuah nilai yang berupa uang atau
barang yang diberikan oleh pihak laki-laki kepada pihak perempuan kepada pernikahan adat
Batak Toba keluarga Silitonga.

Menurut Teori Interaksi Simbolik Herbert Blumer, makna tercipta dari proses interaksi
antar individu, antara individu dengan masyarakat atau antar masyarakat dengan masyarakat,
yang disepakati dan menjadi simbolik bersama. Marhata Sinamot merupakan salah satu
bentuk interaksi simbolik, dimana uang sinamot yang diberikan bukan semata-mata sebagai
uang biasa, melainkan simbol penghargaan dan merupakan bentuk tanggung jawab dari
pihak laki-laki terhadap pihak perempuan.

Marhata sinamot melalui proses negosiasi untuk menentukan nilai sinamot yang akan
diberikan kepada pihak perempuan uang didasarkan dan mencerminkan status sosial, latar

3772 SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA G
Irma BR Silitonga et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676

belakang pendidikan, pekerjaan dan kemampuan finansial pihak perempuan. Nilai tersebut
dibentuk melalui diskusi adat di hadapan tokoh adat sebagai simbol legitimasi. Dalam
interaksi ini, Blumer menyatakan bahwa makna sosial “dibentuk secara kolektif” dari
simbol seperti Sinamot.

Sinamot memiliki makna yang berbeda dari sekadar pembayaran atau kompensasi.
Dalam kacamata interaksi simbolik, sinamot menjadi simbol dari nilai perempuan dalam
komunitasnya, dan pengakuan sosial atas peran keluarga perempuan dalam membesarkan
dan mendidik anaknya. Dalam wawancara, Raja Parhata menyatakan bahwa, “Sinamot
memang bisa berwujud uang atau barang, tetapi yang paling penting adalah maknanya.
Sinamot adalah simbol penghormatan yang sangat dihargai dalam masyarakat Batak Toba,
terutama dalam keluarga Silitonga. Ini bukan sekadar transaksi, tetapi cara untuk
menunjukkan bahwa pihak laki-laki siap untuk bertanggung jawab, tidak hanya terhadap
calon pengantin perempuan, tetapi juga terhadap keluarga besar mereka, marga mereka. Ini
adalah wujud dari keseriusan mereka untuk membina rumah tangga, serta menjaga
kehormatan dan martabat kedua keluarga.”

Dalam adat Batak Toba, sinamot juga menandai hubungan sosial baru yang terbentuk
melalui pernikahan. Keluarga yang memberi dan menerima sinamot menjalin ikatan
partuturon (relasi kekerabatan baru) yang kemudian berpengaruh dalam kehidupan sosial
mereka. Sinamot bukan hanya simbol relasi antara laki- laki dan perempuan, tetapi antara
dua keluarga besar. Dalam perspektif Blumer, hal ini menggambarkan bagaimana makna
simbolik sinamot disusun dan dimodifikasi melalui interaksi kolektif antar keluarga yang
kemudian menjadi tradisi turun menurun bagi adat Batak Toba keluarga Silitonga. Makna
tersebut bersifat dinamis dan bergantung pada konteks serta interpretasi bersama dalam
situasi sosial.

Pola komunikasi dalam setiap tahapan Marhata Sinamot dalam pernikahan adat
Batak Toba keluarga Silitonga

Komunikasi adalah hal mendasar dalam interaksi sosial masyarakat, khususnya dalam
budaya yang makna dan peran simbolik, seperti halnya Marhata Sinamot dalam pernikahan
adat Batak Toba keluarga Silitonga. Marhata Sinamot bukan hanya proses negosiasi tentang
“uang atau barang”, tetapi juga merefleksikan status dan nilai pihak mempelai perempuan
dan kesepakatan dari hasil komunikasi kedua belah pihak. Oleh karena itu, komunikasi
merupakan hal krusial dalam tahapan Marhata Sinamot.

Dell Hymes memperkenalkan pendekatan etnografi model SPEAKING (Setting and
scene, participants, ends, act sequence, key, instrumentalities, norms, dan genre).
Pendekatan merupakan pendekatan yang mempelajari bahasa dan komunikasi yang
digunakan dalam sebuah budaya, dalam hal ini digunakan dalam komunikasi Marhata
Sinamot.

Terdapat dua macam upacara pernikahan dalam pernikahan adat Batak Toba keluarga
Silitonga, yaitu alap jual dan taruhon jual. Alap jual dilaksanakan di tempat pihak perempuan
dengan nilai sinamot yang diberikan pihak pria lebih besar jumlahnya. Sedangkan, taruhon

3773 SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA G
Irma BR Silitonga et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676

jual dimana pernikahan dilaksanakan di tempat laki-laki dengan nilai sinamot yang

cenderung lebih sedikit jumlahnya.

Marhata Sinamot dibagi menjadi beberapa tahapan, yaitu.

1. Tahap persiapan awal (Marhori-hori dan Marhusip), pada tahap ini, pihak laki-laki
beserta keluarganya mendatangi pihak perempuan dan keluarganya untuk berbincang
secara informal mengenai niat lamaran. Apabila percakapan berjalan dengan lancar dan
lamaran disetujui, maka dilaksanakan percakapan yang lebih serius dan formal antara
kedua keluarga.

2. Tahap negosiasi formal (penentuan nilai Sinamot), pada tahap ini percakapan dilakukan
dengan penuh rasa hormat dan formal, untuk menunjukkan kesopanan dan penghormatan.
Berbicara dengan nada rendah dan penuh perhatian, tetapi tetap tegas dan berhati-hati.
Karena tahap negosiasi ini merupakan tahap krusial yang menyangkut harga diri kedua
keluarga, yang mempertimbangkan status sosial dan tanggung jawab kedua keluarga dan
marga.

3. Tahap penutupan, pada tahap ini akan dinyatakan secara resmi jumlah nilai sinamot dan
dilakukan pembacaan umpasa atau pantun adat sebagai bentuk doa dan nasihat. Selain itu
juga dilakukan penyerahan uang muka atau tanda jadi dari pihak laki-laki kepada pihak
perempuan.

Tradisi Marhata Sinamot memiliki tahapan yang terstruktur dan tiap tahapan memiliki
aturan dan pola komunikasi tersendiri. Marhata Sinamot tidak sekadar pertukaran informasi,
melainkan peristiwa tutur yang dibentuk oleh adat dan struktur sosial, maka analisis pola
komunikasi dalam setiap tahapan Marhata Sinamot menjadi penting. Pendekatan etnografi
komunikasi yang dikembangkan oleh Dell Hymes menjadi alat analisis yang relevan untuk
mengkaji hal ini secara rinci. Melalui model SPEAKING, kita dapat menelaah bagaimana
unsur- unsur komunikasi adat bekerja dalam konteks Marhata Sinamot di lingkungan
masyarakat Batak Toba, termasuk dalam keluarga bermarga Silitonga. Model SPEAKING
(Setting and Scene, Participants, Ends, Act Sequence, Key, Instrumentalities, Norms, dan
Genre) membantu melihat komunikasi sebagai fenomena sosial dan budaya yang terikat
pada konteksnya. Tiap unsur dalam model tersebut mencerminkan bahwa bahasa dan adat
saling membentuk dalam peristiwa tutur seperti Marhata Sinamot.

1. Setting and scene, tahap Marhata Sinamot biasanya dilakukan di kediaman pihak
perempuan, yang menjadi ruang simbolik negosiasi antar dua marga. Suasana negosiasi
dilakukan dengan serius, khimad dan tegas mencerminkan nilai yang penting bagi kedua
keluarga dan marga yang bernegosiasi.

2. Participants, Marhata Sinamot dilakukan secara langsung antara keluarga laki-laki dan
keluarga perempuan, diwakili hula-hula, boru dan raja parhata. Namun dalam beberapa
kasus, juga menggunakan perantara untuk mengatur waktu dan tempat pertemuan, bisa
melalui hula-hula atau dongan tubu keluarga yang lebih mengenal pihak perempuan.

3. Ends, tujuan utama dari negosiasi dalam proses Marhata Sinamot adalah untuk mencapai
kesepakatan antar kedua belah pihak, namun juga untuk mempererat hubungan kedua
keluarga, mempertahankan kehormatan keluarga dan marga dan menjunjung tinggi nilai
adat istiadat.

3774 SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA G
Irma BR Silitonga et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676

4. Act Sequence, prosesi Marhata Sinamot dimulai dengan pembukaan dari pihak
perempuan, perkenalan perwakilan, penyampaian maksud dan tujuan, negosiasi, hingga
penutupan. Setiap proses dilakukan dengan berhati-hati dan pemilihan kata yang sangat
diperhatikan agar tidak menyinggung dan tetap menjaga kehormatan kedua belah pihak.

5. Key, nada komunikasi kepada pihak perempuan dilakukan dengan lembut, menunjukkan
kesopanan dan penghormatan, namun apabila berbicara dengan hula-hula atau orang tua
pihak perempuan, maka dilakukan percakapan yang lebih tegas namun tetap berhati-hati
agar tidak menyinggung kehormatan suatu pihak.

6. Instrumentalities, komunikasi Marhata Sinamot dilakukan secara langsung antara
keluarga laki-laki dan keluarga perempuan. Namun, dalam beberapa kasus, juga
menggunakan perantara untuk mengatur waktu atau tempat pertemuan, misalnya melalui
hula- hula atau pun dongan tubu keluarga yang sudah lebih akrab dengan pihak
perempuan. Adapun untuk hal-hal yang lebih formal, seperti permintaan resmi, juga dapat
menggunakan surat untuk memperjelas maksud dan tujuan, meskipun itu jarang terjadi.
Namun, pertemuan langsung merupakan yang utama karena menyangkut rasa hormat dan
hubungan antarkeluarga.

7. Norms, Norma komunikasi dalam Marhata Sinamot menuntut kesantunan, kepatuhan
pada aturan adat, dan penghormatan kepada peran. Misalnya, pihak muda (keluarga laki-
laki) harus lebih banyak mendengar. Tidak semua orang bisa berbicara, hanya yang
diizinkan menurut adat. Penyimpangan dari norma ini dapat dianggap tidak sopan dan
merusak jalannya perundingan.

8. Genre, tuturan yang digunakan bersifat formal, berulang, dan bersandar pada struktur
budaya.

Dalam prosesi Marhata Sinamot, bukan sekadar nilai materi yang dipertukarkan, tetapi
juga terjadi pertukaran simbolis dan komunikasi yang sangat kaya akan makna sosial dan
budaya. Proses ini melibatkan dialog yang sarat adat, struktur bahasa yang khas, dan
pemilihan kata yang mencerminkan posisi sosial serta peran dalam masyarakat Batak Toba.

PENUTUP

Kesimpulan

1. Tradisi Marhata Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba, khususnya dalam marga
Silitonga, tidak dapat dimaknai hanya sebagai bentuk transaksi atau negosiasi materi
semata. Melainkan, makna sinamot dibentuk melalui interaksi sosial yang terstruktur, dan
dipahami secara kolektif oleh masyarakat sebagai wujud keseriusan pihak laki-laki dalam
menjalani rumah tangga sesuai norma adat. Dengan demikian, sinamot bukan hanya
tradisi, tetapi juga bentuk komunikasi simbolik tentang martabat dan identitas budaya.

2. Proses Marhata Sinamot mengandung pola komunikasi yang kompleks dan sarat. Pola
komunikasi dalam Marhata Sinamot bukan hanya sekedar sarana pertukaran informasi,
namun juga alat yang digunakan untuk menjaga kehormatan, identitas marga dan bentuk
tanggung jawab kedua belah pihak.

3775 SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA G
Irma BR Silitonga et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676

Saran

1. Tradisi Marhata Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba, khususnya dalam marga
Silitonga, tidak dapat dimaknai hanya sebagai bentuk transaksi atau negosiasi materi
semata. Melainkan, makna sinamot dibentuk melalui interaksi sosial yang terstruktur, dan
dipahami secara kolektif oleh masyarakat sebagai wujud keseriusan pihak laki-laki dalam
menjalani rumah tangga sesuai norma adat. Dengan demikian, sinamot bukan hanya
tradisi, tetapi juga bentuk komunikasi simbolik tentang martabat dan identitas budaya.

2. Proses Marhata Sinamot mengandung pola komunikasi yang kompleks dan sarat. Pola
komunikasi dalam Marhata Sinamot bukan hanya sekedar sarana pertukaran informasi,
namun juga alat yang digunakan untuk menjaga kehormatan, identitas marga dan bentuk
tanggung jawab kedua belah pihak.

DAFTAR PUSTAKA

Badan Pusat Statistik. (2025, July 24). Jumlah penduduk pertengahan tahun (ribu jiwa),
2025. https://www.bps.go.id/id/statistics-table/2/MTk3NSMy/jumlah-penduduk-
pertengahan-tahun--ribu-jiwa-.html

Deddy, M. (2006). Metode penelitian kualitatif: Paradigma baru ilmu komunikasi. Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Dewes, A. N., Niken, K. P., Patar, K. S., & Flansius, T. (2024). Norma dan etika dalam
marhata sinamot pada pernikahan Batak Toba. Jurnal Pendidikan Tambusai, 8(3).

Elimanafe, F. A., et al. (2023). Kajian etnografi komunikasi Dell Hymes terhadap tradisi
Tu’u Belis. Deliberatio: Jurnal Mahasiswa Komunikasi, 3(2), 309-325.

Fauziah, M. N., Lubis, F. O., & Ema. (2021). Makna simbolik dalam tradisi Mipit Pare pada
masyarakat Desa Mekarsari Provinsi Jawa Barat. Jurnal Ilmu Sosial, 7(2), 122—134.

Herman, H., Silalahi, D. E., & Lumbanraja, S. (2022). Meaning of symbols in Rumah Adat
Bolon Batak Toba. Jurnal Scientia, 11(2), 273-282.
http://infor.seaninstitute.org/index.php/pendidikan/article/view/845

Herman, H., Sipayung, R. W., Nasution, I., Corry, C., Sibuea, B., Sinambela, R., & Batubara,
J. (2025). Contrastive analysis of imperative sentences in English and Batak Toba: A
case study using Si Mardan film. World Journal of English Language, 15(4), 355-367.
https://doi.org/10.5430/wjel.v15n4p355

Manurung, T. (2017). Pernikahan adat Batak Toba dan identitas sosial budaya. Jurnal Ilmu
Sosial dan Humaniora, 6(3).

Melody Misbow Siallagan, R. ., Maulidia Putri, S. ., & Purba, M. . (2023). Perkembangan
Perubahan Budaya Tari Tor Tor Cawan Pada Masyarakat Batak Toba. Siwayang
Journal: Publikasi Ilmiah Bidang Pariwisata, Kebudayaan, Dan Antropologi, 2(3),
105—114. https://doi.org/10.54443/siwayang.v2i3.1638

Munthe, E. J. B., Simamora, M. A., Herman, H., Napitupulu, F. D., & Saragi, C. N. (2022).
An analysis of contextual meaning in Batak Toba songs lyric by Putri Silitonga: A case
on semantics. American Journal of Research in Humanities and Social Sciences, 4,
12-23.

3776 SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA L
Irma BR Silitonga et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676

Naibaho, D. A., Ethelin, S. M., Sitorus, O. S., & Sinulingga, J. (n.d.). [Reference details
incomplete].

Purba, A., Purba, R., Herman, H., Sinurat, B., & Nainggolan, P. N. (2023). Identifying turn-
taking strategies in Toba Batak wedding traditional “Mangulosi”: A case on
conversation analysis. Research Journal in Advanced Humanities, 4(4).
https://doi.org/10.58256/8tvsk791

Rahmawati, R., Tannuary, A., Herman, H., Situmorang, A. E., Napitupulu, Y. E., Hutapea,
D. K., Pangaribuan, S. S., & Sihotang, E. R. (2025). Functional grammar study:
Analyzing the Batak proverb “Dalihan Natolu” from the perspective of systemic
functional grammar. Indonesian EFL Journal, 11(2), 159-168.
https://doi.org/10.25134/ieflj.v1112.11767

Siahaan, C., Hutahaean, R. 1., Gea, E. C. Y., Lubis, H. T., Sinaga, M., Panjaitan, A., &
Herman, H. (2024). A contrastive between English and Batak Toba language in kinds
of adverb. Journal of Education, Linguistics, Literature, and Art, 2(1), 13-19.
https://doi.org/10.62568/ella.v2i1.122

Sianipar, E. O., Herman, H., & Purba, R. (2022). A contrastive analysis study between
English and Batak Toba in request sentence. Edu-Ling: Journal of English Education
and Linguistics, 5(2), 176—180. https://doi.org/10.32663/edu-ling.v5i2.2982

Widiastuti, W. (2013). Analisis SWOT keragaman budaya Indonesia. Jurnal Ilmiah Widya,
1(1), 8-14.

Zanki, H. A. (2020). Teori psikologi dan sosial pendidikan (Teori interaksi simbolik).
Scolae: Journal of Pedagogy, 3(2).

3777 SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA
PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA L
Irma BR Silitonga et al

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676

3778 SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)


https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

