
 

 
 
 

SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025) 

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK  
3769 

 

E-ISSN: 2809-8544 
 

PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 
 

SINAMOT COMMUNICATIVE ACTS EVENTS IN THE TRADITIONAL WEDDING OF 

THE SILITONGA FAMILY OF TOBA BATAK 
 

Irma BR Silitonga1*, Ana Fitriana Poerana2, Fardiah Oktariani Lubis3 

Universitas Singaperbangsa Karawang, Indonesia 

Email: wiliyantairma42@gmail.com1*, ana.fitriana@fisip.unsika.ac.id2, 

fardiah.lubis@fisip.unsika.ac.id3 

 
Abstract 

This study examines the communicative acts in the Sinamot tradition during Toba Batak traditional 

weddings, particularly within the Silitonga family. The Sinamot tradition, often perceived as merely 

an economic transaction, is actually a symbolic interaction process imbued with cultural, social, and 

kinship identity meanings. Using Herbert Blumer's Symbolic Interaction Theory and Dell Hymes's 

Communication Ethnography Approach (SPEAKING), this study aims to uncover the symbolic 

meaning and role of Marhata Sinamot and the communication patterns in each stage of the Marhata 

Sinamot negotiations. The method used is descriptive qualitative with data collection techniques 

through in-depth interviews, observation, and documentation. The results of the study indicate that 

the Sinamot event is not only a forum for negotiation, but also a means of forming collective identity 

and preserving traditional values through the symbols and language used by the communicators. 

Speech acts in this process reflect the social structure and power relations between the parties 

involved, as well as being a reflection of the dynamics of Toba Batak culture. 
 

Keywords: Sinamot, Batak Toba, Symbolic Interaction, Ethnography of Communication, 

Communicative Acts, Culture, Traditional Marriage. 

 

Abstrak 

Penelitian ini membahas peristiwa tindak komunikatif dalam tradisi Sinamot pada pernikahan adat 

Batak Toba khususnya dalam keluarga Silitonga. Tradisi Sinamot, yang sering dipersepsikan sebatas 

transaksi ekonomi, sebenarnya merupakan proses interaksi simbolik yang sarat makna budaya, 

sosial, dan identitas kekerabatan. Menggunakan Teori Interaksi Simbolik dari Herbert Blumer dan 

Pendekatan Etnografi Komunikasi dari Dell Hymes (SPEAKING), penelitian ini bertujuan untuk 

mengungkap makna dan peran simbolik Marhata Sinamot dan pola komunikasi dalam setiap tahapan 

perundingan Marhata Sinamot. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan teknik 

pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi dan dokumentasi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa peristiwa Sinamot tidak hanya menjadi ajang dalam negosiasi, tetapi juga 

sarana pembentukan identitas kolektif dan pelestarian nilai adat melalui simbol dan bahasa yang 

digunakan para pelaku komunikasi. Tindak tutur dalam proses ini mencerminkan struktur sosial dan 

relasi kuasa antar pihak yang terlibat, sekaligus menjadi cermin dari dinamika budaya Batak Toba. 

 

Kata kunci: Sinamot, Batak Toba, Interaksi Simbolik, Etnografi Komunikasi, Tindak Komunikatif, 

Budaya, Pernikahan Adat. 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia adalah negara yang majemuk dengan beragam suku, bangsa, ras, budaya, 

agama, dan bahasa.  Berdasarkan  Badan  Pusat Statistik Indonesia, saat ini pada pertengahan 

Tahun 2025, jumlah penduduk di Indonesia mencapai lebih dari 284 Juta Jiwa dengan lebih 

dari 1300 kelompok etnik, lebih dari 700 bahasa, dan dengan 6 agama yang diakui di 

Indonesia. Jumlah penduduk yang massif dan tersebar di berbagai wilayah di Indonesia, 

membentuk keragaman budaya yang kompleks dan dinamis. Keragaman budaya ini 

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 

Irma BR Silitonga et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676                                                                                  

  

 

 

3770 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

menimbulkan kekuatan, juga tantangan yang membentuk bangsa Indonesiapada saat ini 

(Herman et al., 2022). Setiap pulau, provinsi, hingga daerah di Indonesia, masing- masing 

memiliki lingkungan geografis yang berbeda-beda, yang menciptakan keragaman budaya 

dan adat-istiadat daerahnya sendiri-sendiri. Budaya dan adat istiadat tersebut kemudian terus 

dijaga dan dilaksanakan secara turun- menurun serta menjadi tradisi di suatu daerah (Munthe 

et al., 2022; Purba et al., 2023).  

Sebuah ritual merupakan tradisi yang diturunkan dari generasi ke generasi. Kata 

“tradisi” berasal dari bahasa Latin yaitu traditio yang berarti “diteruskan” atau “kebiasaan” 

(Rahmawati et al., 2025). Dalam pengertian paling sederhana tradisi adalah sesuatu yang 

dilakukan sejak lama dan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok masyarakat 

biasanya dikaitkan dengan nilai budaya, waktu atau agama yang sama. Tradisi memiliki 

simbol dan makna yang diwariskan turun-temurun bukan hanya sebagai bentuk kebiasaan 

tetapi juga sebagai media komunikasi budaya yang sarat nilai dan ekspresi social (Herman 

et al., 2025). 

Salah satu wujud nyata dari pengakuan dan penghormatan terhadap pelestarian budaya 

di Indonesia dapat dilihat dalam berbagai tradisi adat yang masih dipraktikkan hingga saat 

ini salah satunya yaitu pernikahan adat. 

Indonesia memiliki bahasa persatuan untuk memudahkan komunikasi antar suku dan 

ras di Indonesia, yaitu Bahasa Indonesia. Atas keragaman budaya di Indonesia, terdapat 

sebuah semboyan, yaitu semboyan “Bhineka Tunggal Ika” yang berarti, meskipun berbeda-

beda namun tetap satu tujuan. Negara Indonesia mengakui dan menghormati pemerintahan 

daerah yang bersifat khusus dan masyarakat hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya 

(Siahaan et al., 2024). Keragaman di Indonesia tidak hanya dijaga, tetapi juga diberi tempat 

untuk hidup dan terus berkembang di tengah masyarakat. Salah satu wujud nyata dari 

pengakuan dan penghormatan terhadap pelestarian budaya di Indonesia dapat dilihat dalam 

berbagai tradisi adat yang masih dipraktikkan hingga saat ini, salah satunya yaitu pernikahan 

adat. 

Salah satu contoh dari penikahan adat yang memiliki tradisi sendiri dan masih 

dilakukan hingga saat ini adalah pernikahan adat Batak Toba. Pernikahan adat Batak Toba 

tergolong ke dalam pernikahan eksogami, yang berarti bahwa kedua mempelai harus dari 

marga yang berbeda dan kemudian membentuk suatu sistem kekerabatan baru (Sianipar et 

al., 2022). Terdapat ratusan marga yang diakui secara adat oleh adat Batak Toba, salah 

satunya adalah adat Silitonga. 

Dalam pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga, dikatakan ideal apabila 

pernikahan dilakukan antara laki-laki dengan anak perempuan saudara laki-laki yang berasal 

dari pihak ibunya atau boru ni tulang na (pariban) atau bisa disebut cross cousin matrilinear. 

Namun hal tersebut hanya anjuran dari orang tua yang boleh tidak dijalankan apabila sang 

anak telah menemukan tambatan hatinya sendiri. Sistem keluarga yang dianut adalah sistem 

patrilinear, dimana garis keturunan berasal dari pihak laki-laki. Hal tersebut dibuktikan 

dengan marga yang digunakan oleh seorang anak merupakan marga yang berasal dari pihak 

ayah. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 

Irma BR Silitonga et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676                                                                                  

  

 

 

3771 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga memiliki makna, proses, struktur dan 

konsekuensi adat yang berbeda jika dibandingkan dengan proses pernikahan yang diatur di 

dalam UU Perkawinan, namun tetap sama dengan pernikahan adat Batak Toba. 

Pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga mempunyai beberapa susunan proses 

pernikahan, dimulai dari percakapan awal antar kedua keluarga mengenai pernikahan 

(Marhusip), dilanjutkan dengan perundingan uang sinamot (Marhata Sinamot), lalu 

dilakukan pertunangan di gereja (Martumpol), dilanjutkan dengan pengadaan pesta adat 

(Pesta Ulaan Unjuk), selanjutnya adalah pemberian ulos (Mangulosi), dan diakhiri dengan 

pengantaran pengantin wanita ke rumah pria (Pangoli Anak Baru). 

Marhata Sinamot adalah salah satu prosesi yang penting dalam pernikahan adat Batak 

Toba keluarga Silitonga yang bersifat sakral. Marhata Sinamot merupakan proses 

komunikasi yang dilakukan dengan penuh rasa hormat dan formal mengenai sinamot yang 

akan diberikan dari pihak laki-laki kepada pihak perempuan. Nilai sinamot biasanya akan 

dirundingkan oleh kedua belah pihak, dengan beberapa pertimbangan seperti status sosial, 

latar belakang pendidikan dan pekerjaan pihak perempuan, yang mana hal tersebut bersifat 

kompleks dan harus memiliki pemahaman makna dan identitas sosial, budaya, dan adat 

Batak Toba keluarga Silitonga. 

Herbert Blumer dalam teorinya, Teori Interaksi Simbolik menyatakan jika makna 

sosial tercipta melewati interaksi dan interpretasi yang dibuat secara individual maupun 

kolektif terhadap simbol yang terbentuk. Marhata Sinamot kerap kali disalah artikan sebagai 

uang “beli” pengantin perempuan. Padahal, sinamot merupakan simbol kesopanan, 

penghormatan  dan  tanggung  jawab dari pihak pria karena akan membawa pihak pengantin 

perempuan untuk bergabung dengan marga pengantin pria, yang mana anak dari pasangan 

tersebut di masa depan akan meneruskan marga dari pihak pria. 

Berlandaskan latar belakang yang dipaparkan di atas, peneliti tertarik untuk meneliti 

dan menganalisis permasalahan mengenai Bagaimana makna dan peran simbolik Marhata 

Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga dan Bagaimana pola 

komunikasi dalam setiap tahapan Marhata Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba 

keluarga Silitonga, kedalam penelitian berjudul “Peristiwa Tindak Komunikatif Sinamot 

Pada Pernikahan Adat Batak Toba Keluarga Silitonga”. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan etnografi 

komunikasi yang berguna untuk menjelaskan dan memberikan pemahaman secara 

mendalam mengenai pola penggunaan bahasa dalam konteks budaya pada tahapan Marhata 

Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba keluarga Silitonga untuk mencerminkan struktur 

sosial, ragam bahasa dan nilai-nilai budaya yang hidup di tengah masyarakat Batak Toba. 

Sebagai metode penelitian budaya etnografi komunikasi menuntut pengamatan 

mendalam terhadap perilaku komunikasi dalam situasi alami (natural setting). Pendekatan 

ini menggunakan teknik observasi partisipan, wawancara mendalam dan analisis dokumen 

untuk memahami makna komunikasi sebagaimana dipahami oleh anggota komunitas itu 

sendiri. Pendekatan ini dianggap paling relevan karena penelitian ini berfokus pada peristiwa 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 

Irma BR Silitonga et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676                                                                                  

  

 

 

3772 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

komunikasi yang berlangsung dalam konteks budaya dan adat, di mana simbol, bahasa dan 

interaksi sosial memiliki makna yang sangat penting dalam membentuk pemahaman 

terhadap tradisi Marhata Sinamot. 

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua, yang merupakan data primer dan 

data sekunder. Data primer diperoleh dari buku, artikel ilmiah, jurnal, dan dokumen lain 

yang relevan dengan topik penelitian. Sementara itu, data sekunder diperoleh melalui 

observasi langsung, wawancara mendalam, serta dokumentasi terhadap individu yang 

terlibat dalam proses komunikasi sinamot. Narasumber utama dalam penelitian ini 

merupakan tokoh keluarga Silitonga, Raja Parhata atau dapat dipanggil Bapak Sopar. Data 

sekunder ini memiliki fungsi sebagai pelengkap untuk memperkuat analisis terhadap data 

primer. 

Adapun dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi 

dan dokumentasi. Wawancara dilakukan untuk menggali persepsi, pengalaman, dan 

pengetahuan para informan mengenai proses komunikasi sinamot. Observasi dilakukan 

dengan hadir langsung pada kegiatan adat untuk mencatat interaksi verbal maupun non- 

verbal yang berlangsung dalam situasi adat. Selain itu, dokumentasi seperti foto, catatan 

lapangan, dan dokumen adat turut dikumpulkan sebagai data pendukung. Kombinasi dari 

ketiga teknik ini memberikan gambaran utuh mengenai dinamika komunikasi dalam praktik 

sinamot di tengah masyarakat Batak Toba. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Makna dan peran simbolik Marhata Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba 

keluarga Silitonga 

Kata Sinamot bermula dari bahasa Batak Toba yang diartikan sebagai barang yang 

dipegang yang tidak akan lenyap selamanya atau tanda bahwa telah terjadi pernikahan. 

Sinamot terbentuk dari tiga perbendaharaan kata yang merupakan gabungan tiga kata 

menjadi satu kata, yaitu “si”, “na”, “mot”. “Si” adalah pengawal kata yang menjadikan kata 

berikutnya sebagai bentuk benda. Sedangkan “na” adalah kata yang memberikan penekanan 

pada kata utama. Terakhir, “mot” berarti bertahan hingga akhir zaman atau tidak akan lenyap 

meski terpapar panas, hujan, dan lain sebagainya. Selain itu, ”mot” juga bisa diartikan 

sebagai kebaikan yang terus ada atau sifat baik yang bertahan hingga akhir zaman. Secara 

umum,  orang  awam  mengartikan sinamot sebagai sebuah nilai yang berupa uang atau 

barang yang diberikan oleh pihak laki-laki kepada pihak perempuan kepada pernikahan adat 

Batak Toba keluarga Silitonga. 

Menurut Teori Interaksi Simbolik Herbert Blumer, makna tercipta dari proses interaksi 

antar individu, antara individu dengan masyarakat atau antar masyarakat dengan masyarakat, 

yang disepakati dan menjadi simbolik bersama. Marhata Sinamot merupakan salah satu 

bentuk interaksi simbolik, dimana uang sinamot yang diberikan bukan semata-mata sebagai 

uang biasa, melainkan simbol penghargaan dan merupakan bentuk tanggung jawab dari 

pihak laki-laki terhadap pihak perempuan. 

Marhata sinamot melalui proses negosiasi untuk menentukan nilai sinamot yang akan 

diberikan kepada pihak perempuan uang didasarkan dan mencerminkan status sosial, latar 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 

Irma BR Silitonga et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676                                                                                  

  

 

 

3773 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

belakang pendidikan, pekerjaan dan kemampuan finansial pihak perempuan. Nilai tersebut 

dibentuk melalui diskusi adat di hadapan tokoh adat sebagai simbol legitimasi. Dalam 

interaksi  ini,  Blumer  menyatakan bahwa makna sosial “dibentuk secara kolektif” dari 

simbol seperti Sinamot. 

Sinamot memiliki makna yang berbeda dari sekadar pembayaran atau kompensasi. 

Dalam kacamata interaksi simbolik, sinamot menjadi simbol dari nilai perempuan dalam 

komunitasnya, dan pengakuan sosial atas peran keluarga perempuan dalam membesarkan 

dan mendidik anaknya. Dalam wawancara, Raja Parhata menyatakan bahwa, “Sinamot 

memang bisa berwujud uang atau barang, tetapi yang paling penting adalah maknanya. 

Sinamot adalah simbol penghormatan yang sangat dihargai dalam masyarakat Batak Toba, 

terutama dalam keluarga Silitonga. Ini bukan sekadar transaksi, tetapi cara untuk 

menunjukkan bahwa pihak laki-laki siap untuk bertanggung jawab, tidak hanya terhadap 

calon pengantin perempuan, tetapi juga terhadap keluarga besar mereka, marga mereka. Ini 

adalah wujud dari keseriusan mereka untuk membina rumah tangga, serta menjaga 

kehormatan dan martabat kedua keluarga.” 

Dalam adat Batak Toba, sinamot juga menandai hubungan sosial baru yang  terbentuk  

melalui  pernikahan. Keluarga yang memberi dan menerima sinamot menjalin ikatan 

partuturon (relasi kekerabatan baru) yang kemudian berpengaruh dalam kehidupan sosial 

mereka. Sinamot bukan hanya simbol relasi antara laki- laki dan perempuan, tetapi antara 

dua keluarga besar. Dalam perspektif Blumer, hal ini menggambarkan bagaimana makna 

simbolik sinamot disusun dan dimodifikasi melalui interaksi kolektif antar keluarga yang 

kemudian menjadi tradisi turun menurun bagi adat Batak Toba keluarga Silitonga. Makna 

tersebut bersifat dinamis dan bergantung pada konteks serta interpretasi bersama dalam 

situasi sosial. 

 

Pola komunikasi dalam setiap tahapan Marhata Sinamot dalam pernikahan adat 

Batak Toba keluarga Silitonga 

Komunikasi adalah hal mendasar dalam interaksi sosial masyarakat, khususnya dalam 

budaya yang makna dan peran simbolik, seperti halnya Marhata Sinamot dalam pernikahan 

adat Batak Toba keluarga Silitonga. Marhata Sinamot bukan hanya proses negosiasi tentang 

“uang atau barang”, tetapi juga merefleksikan status dan nilai pihak mempelai perempuan 

dan kesepakatan dari hasil komunikasi kedua belah pihak. Oleh karena itu, komunikasi 

merupakan hal krusial dalam tahapan Marhata Sinamot. 

Dell Hymes memperkenalkan pendekatan etnografi model SPEAKING (Setting and 

scene, participants, ends, act sequence, key, instrumentalities, norms, dan genre). 

Pendekatan merupakan pendekatan yang mempelajari bahasa dan komunikasi yang 

digunakan dalam sebuah budaya, dalam hal ini digunakan dalam komunikasi Marhata 

Sinamot. 

Terdapat dua macam upacara pernikahan dalam pernikahan adat Batak Toba keluarga 

Silitonga, yaitu alap jual dan taruhon jual. Alap jual dilaksanakan di tempat pihak perempuan 

dengan nilai sinamot yang diberikan pihak pria lebih besar jumlahnya. Sedangkan, taruhon 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 

Irma BR Silitonga et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676                                                                                  

  

 

 

3774 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

jual dimana pernikahan dilaksanakan di tempat laki-laki dengan nilai sinamot yang 

cenderung lebih sedikit jumlahnya.  

Marhata Sinamot dibagi menjadi beberapa tahapan, yaitu. 

1. Tahap persiapan awal (Marhori-hori dan Marhusip), pada tahap ini, pihak laki-laki 

beserta keluarganya mendatangi pihak perempuan dan keluarganya untuk berbincang 

secara informal mengenai niat lamaran. Apabila percakapan berjalan dengan lancar dan 

lamaran disetujui, maka dilaksanakan percakapan yang lebih serius dan formal antara 

kedua keluarga. 

2. Tahap negosiasi formal (penentuan nilai Sinamot), pada tahap ini percakapan dilakukan 

dengan penuh rasa hormat dan formal, untuk menunjukkan kesopanan dan penghormatan. 

Berbicara dengan nada rendah dan penuh perhatian, tetapi tetap tegas dan berhati-hati. 

Karena tahap negosiasi ini merupakan tahap krusial yang menyangkut harga diri kedua 

keluarga, yang mempertimbangkan status sosial dan tanggung jawab kedua keluarga dan 

marga. 

3. Tahap penutupan, pada tahap ini akan dinyatakan secara resmi jumlah nilai sinamot dan 

dilakukan pembacaan umpasa atau pantun adat sebagai bentuk doa dan nasihat. Selain itu 

juga dilakukan penyerahan uang muka atau tanda jadi dari pihak laki-laki kepada pihak 

perempuan. 

Tradisi Marhata Sinamot memiliki tahapan yang terstruktur dan tiap tahapan memiliki 

aturan dan pola komunikasi tersendiri. Marhata Sinamot tidak sekadar pertukaran informasi, 

melainkan peristiwa tutur yang dibentuk oleh adat dan struktur sosial, maka analisis pola 

komunikasi dalam setiap tahapan Marhata Sinamot menjadi penting. Pendekatan etnografi 

komunikasi yang dikembangkan oleh Dell Hymes menjadi alat analisis yang relevan untuk 

mengkaji hal ini secara rinci. Melalui model SPEAKING, kita dapat menelaah bagaimana 

unsur- unsur komunikasi adat bekerja dalam konteks Marhata Sinamot di lingkungan 

masyarakat Batak Toba, termasuk dalam keluarga bermarga Silitonga. Model SPEAKING 

(Setting and Scene, Participants, Ends, Act Sequence, Key, Instrumentalities, Norms, dan 

Genre) membantu melihat komunikasi sebagai fenomena  sosial  dan  budaya  yang terikat 

pada konteksnya. Tiap unsur dalam model tersebut mencerminkan bahwa bahasa dan adat 

saling membentuk dalam peristiwa tutur seperti Marhata Sinamot. 

1. Setting and scene, tahap Marhata Sinamot biasanya dilakukan di kediaman pihak 

perempuan, yang menjadi ruang simbolik negosiasi antar dua marga. Suasana negosiasi 

dilakukan dengan serius, khimad dan tegas mencerminkan nilai yang penting bagi kedua 

keluarga dan marga yang bernegosiasi. 

2. Participants, Marhata Sinamot dilakukan secara langsung antara keluarga laki-laki dan 

keluarga perempuan, diwakili hula-hula, boru dan raja parhata. Namun dalam beberapa 

kasus, juga menggunakan perantara untuk mengatur waktu dan tempat pertemuan, bisa 

melalui hula-hula atau dongan tubu keluarga yang lebih mengenal pihak perempuan. 

3. Ends, tujuan utama dari negosiasi dalam proses Marhata Sinamot adalah untuk mencapai 

kesepakatan  antar  kedua  belah pihak, namun juga untuk mempererat hubungan kedua 

keluarga, mempertahankan kehormatan keluarga dan marga dan menjunjung tinggi nilai 

adat istiadat. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 

Irma BR Silitonga et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676                                                                                  

  

 

 

3775 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

4. Act Sequence, prosesi Marhata Sinamot dimulai dengan pembukaan dari pihak 

perempuan, perkenalan perwakilan, penyampaian maksud dan tujuan, negosiasi, hingga 

penutupan. Setiap proses dilakukan dengan berhati-hati dan pemilihan kata yang sangat 

diperhatikan agar tidak menyinggung dan tetap menjaga kehormatan kedua belah pihak. 

5. Key, nada komunikasi kepada pihak perempuan dilakukan dengan lembut, menunjukkan 

kesopanan dan penghormatan, namun apabila berbicara dengan hula-hula atau orang tua 

pihak perempuan, maka dilakukan percakapan yang lebih tegas namun tetap berhati-hati 

agar tidak menyinggung kehormatan suatu pihak. 

6. Instrumentalities, komunikasi Marhata Sinamot dilakukan secara langsung antara 

keluarga laki-laki dan keluarga perempuan. Namun, dalam beberapa kasus, juga 

menggunakan perantara untuk mengatur waktu atau tempat pertemuan, misalnya melalui 

hula- hula atau pun dongan tubu keluarga yang sudah lebih akrab dengan pihak 

perempuan. Adapun untuk hal-hal yang lebih formal, seperti permintaan resmi, juga dapat 

menggunakan surat untuk memperjelas maksud dan tujuan, meskipun itu jarang terjadi. 

Namun, pertemuan langsung merupakan yang utama karena menyangkut rasa hormat dan 

hubungan antarkeluarga. 

7. Norms, Norma komunikasi dalam Marhata Sinamot menuntut kesantunan, kepatuhan 

pada aturan adat, dan penghormatan kepada peran. Misalnya, pihak muda (keluarga laki-

laki) harus lebih banyak mendengar. Tidak semua orang bisa berbicara, hanya yang 

diizinkan menurut adat. Penyimpangan dari norma ini dapat dianggap tidak sopan dan 

merusak jalannya perundingan. 

8. Genre, tuturan yang digunakan bersifat formal, berulang, dan bersandar pada struktur 

budaya. 

Dalam prosesi Marhata Sinamot, bukan sekadar nilai materi yang dipertukarkan, tetapi 

juga terjadi pertukaran simbolis dan komunikasi yang sangat kaya akan makna sosial dan  

budaya.  Proses  ini  melibatkan dialog yang sarat adat, struktur bahasa yang khas, dan 

pemilihan kata yang mencerminkan posisi sosial serta peran dalam masyarakat Batak Toba. 

 

PENUTUP 

Kesimpulan 

1. Tradisi Marhata Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba, khususnya dalam marga 

Silitonga, tidak dapat dimaknai hanya sebagai bentuk transaksi atau negosiasi materi 

semata. Melainkan, makna sinamot dibentuk melalui interaksi sosial yang terstruktur, dan 

dipahami secara kolektif oleh masyarakat sebagai wujud keseriusan pihak laki-laki dalam 

menjalani rumah tangga sesuai norma adat. Dengan demikian, sinamot bukan hanya 

tradisi, tetapi juga bentuk komunikasi simbolik tentang martabat dan identitas budaya. 

2. Proses Marhata Sinamot mengandung pola komunikasi yang kompleks dan sarat. Pola 

komunikasi dalam Marhata Sinamot bukan hanya sekedar sarana pertukaran informasi, 

namun juga alat yang digunakan untuk menjaga kehormatan, identitas marga dan bentuk 

tanggung jawab kedua belah pihak. 

 

 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 

Irma BR Silitonga et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676                                                                                  

  

 

 

3776 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Saran 

1. Tradisi Marhata Sinamot dalam pernikahan adat Batak Toba, khususnya dalam marga 

Silitonga, tidak dapat dimaknai hanya sebagai bentuk transaksi atau negosiasi materi 

semata. Melainkan, makna sinamot dibentuk melalui interaksi sosial yang terstruktur, dan 

dipahami secara kolektif oleh masyarakat sebagai wujud keseriusan pihak laki-laki dalam 

menjalani rumah tangga sesuai norma adat. Dengan demikian, sinamot bukan hanya 

tradisi, tetapi juga bentuk komunikasi simbolik tentang martabat dan identitas budaya. 

2. Proses Marhata Sinamot mengandung pola komunikasi yang kompleks dan sarat. Pola 

komunikasi dalam Marhata Sinamot bukan hanya sekedar sarana pertukaran informasi, 

namun juga alat yang digunakan untuk menjaga kehormatan, identitas marga dan bentuk 

tanggung jawab kedua belah pihak. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Badan Pusat Statistik. (2025, July 24). Jumlah penduduk pertengahan tahun (ribu jiwa), 

2025. https://www.bps.go.id/id/statistics-table/2/MTk3NSMy/jumlah-penduduk-

pertengahan-tahun--ribu-jiwa-.html 

Deddy, M. (2006). Metode penelitian kualitatif: Paradigma baru ilmu komunikasi. Bandung: 

Remaja Rosdakarya. 

Dewes, A. N., Niken, K. P., Patar, K. S., & Flansius, T. (2024). Norma dan etika dalam 

marhata sinamot pada pernikahan Batak Toba. Jurnal Pendidikan Tambusai, 8(3). 

Elimanafe, F. A., et al. (2023). Kajian etnografi komunikasi Dell Hymes terhadap tradisi 

Tu’u Belis. Deliberatio: Jurnal Mahasiswa Komunikasi, 3(2), 309–325. 

Fauziah, M. N., Lubis, F. O., & Ema. (2021). Makna simbolik dalam tradisi Mipit Pare pada 

masyarakat Desa Mekarsari Provinsi Jawa Barat. Jurnal Ilmu Sosial, 7(2), 122–134. 

Herman, H., Silalahi, D. E., & Lumbanraja, S. (2022). Meaning of symbols in Rumah Adat 

Bolon Batak Toba. Jurnal Scientia, 11(2), 273–282. 

http://infor.seaninstitute.org/index.php/pendidikan/article/view/845 

Herman, H., Sipayung, R. W., Nasution, I., Corry, C., Sibuea, B., Sinambela, R., & Batubara, 

J. (2025). Contrastive analysis of imperative sentences in English and Batak Toba: A 

case study using Si Mardan film. World Journal of English Language, 15(4), 355–367. 

https://doi.org/10.5430/wjel.v15n4p355 

Manurung, T. (2017). Pernikahan adat Batak Toba dan identitas sosial budaya. Jurnal Ilmu 

Sosial dan Humaniora, 6(3). 

Melody Misbow Siallagan, R. ., Maulidia Putri, S. ., & Purba, M. . (2023). Perkembangan 

Perubahan Budaya Tari Tor Tor Cawan Pada Masyarakat Batak Toba. Siwayang 

Journal: Publikasi Ilmiah Bidang Pariwisata, Kebudayaan, Dan Antropologi, 2(3), 

105–114. https://doi.org/10.54443/siwayang.v2i3.1638 

Munthe, E. J. B., Simamora, M. A., Herman, H., Napitupulu, F. D., & Saragi, C. N. (2022). 

An analysis of contextual meaning in Batak Toba songs lyric by Putri Silitonga: A case 

on semantics. American Journal of Research in Humanities and Social Sciences, 4, 

12–23. 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 

Irma BR Silitonga et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676                                                                                  

  

 

 

3777 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

Naibaho, D. A., Ethelin, S. M., Sitorus, O. S., & Sinulingga, J. (n.d.). [Reference details 

incomplete]. 

Purba, A., Purba, R., Herman, H., Sinurat, B., & Nainggolan, P. N. (2023). Identifying turn-

taking strategies in Toba Batak wedding traditional “Mangulosi”: A case on 

conversation analysis. Research Journal in Advanced Humanities, 4(4). 

https://doi.org/10.58256/8tvsk791 

Rahmawati, R., Tannuary, A., Herman, H., Situmorang, A. E., Napitupulu, Y. E., Hutapea, 

D. K., Pangaribuan, S. S., & Sihotang, E. R. (2025). Functional grammar study: 

Analyzing the Batak proverb “Dalihan Natolu” from the perspective of systemic 

functional grammar. Indonesian EFL Journal, 11(2), 159–168. 

https://doi.org/10.25134/ieflj.v11i2.11767 

Siahaan, C., Hutahaean, R. I., Gea, E. C. Y., Lubis, H. T., Sinaga, M., Panjaitan, A., & 

Herman, H. (2024). A contrastive between English and Batak Toba language in kinds 

of adverb. Journal of Education, Linguistics, Literature, and Art, 2(1), 13–19. 

https://doi.org/10.62568/ella.v2i1.122 

Sianipar, E. O., Herman, H., & Purba, R. (2022). A contrastive analysis study between 

English and Batak Toba in request sentence. Edu-Ling: Journal of English Education 

and Linguistics, 5(2), 176–180. https://doi.org/10.32663/edu-ling.v5i2.2982 

Widiastuti, W. (2013). Analisis SWOT keragaman budaya Indonesia. Jurnal Ilmiah Widya, 

1(1), 8–14. 

Zanki, H. A. (2020). Teori psikologi dan sosial pendidikan (Teori interaksi simbolik). 

Scolae: Journal of Pedagogy, 3(2). 

  

https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK


PERISTIWA TINDAK KOMUNIKATIF SINAMOT PADA 

PERNIKAHAN ADAT BATAK TOBA KELUARGA SILITONGA 

Irma BR Silitonga et al 

DOI: https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676                                                                                  

  

 

 

3778 
SIBATIK JOURNAL | VOLUME 4 NO.11 (2025)      

https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK 
 

 

 

https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3676
https://publish.ojs-indonesia.com/index.php/SIBATIK

